
Copyright @	Siti Masyita Syahruddin et al 

 

 

Homepage: https://jogoroto.org 
Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-

Qur’an 
Volume 6 Issue 2 2025, Pages 157-168 

ISSN: 2722-8991 (Cetak); 2722-8983 (Online) 
 

  

Relasi Teks dan Konteks: Pola Interaksi Al-Qur’an 
dengan Tradisi Masyarakat dalam Bingkai Living 

Qur’an 
 

Siti Masyita Syahruddin1, Muhammad Yusuf2, Muhsin Mahfudz3 
123Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar 

 
Email Correspondence: 

stmasyitasyah02@gmail.com 
muhammadyusf@uin-alauddin.ac.id 
muhsinmahfudz@uin-alauddin.ac.id 

 
Abstract 

 
This article examines the pattern of interaction between the Qur’an and societal traditions 
within the framework of the Living Qur’an. The study is based on the reality that the Qur’an is 
not merely a normative text but one that is enlivened through the traditions and social 
expressions of moslems. The purpose of this research is to conceptually explore three patterns 
of interaction between the Qur’an and tradition, taṣdīq (affirmation), tagyīr (modification), and 
takwīn (formation of new traditions) as well as to understand the relationship between text and 
context. The method employed is a literature review with a descriptive-qualitative and socio-
historical approach. The findings reveal that taṣdīq reinforces traditions aligned with Islamic 
values, tagyīr  modifies traditions that remain mixed with non-religious elements, and takwīn 
creates new traditions inspired by Qur’anic values. The Living Qur’an illustrates that the Qur’an 
is note only understood textually but also actualized through social dan cultural practices. The 
dialectic between revelation and context generates a complementary moral authority that 
sustains universal values and religious praxis. This study is expected to provide theoretical 
contributions to Living Qur’an studies and open further avenues for exploration of this 
discourse. 
	
Keywords: Qur’an, Tradition, the Living Qur’an. 

 
 

Abstrak 
 
Artikel ini mengkaji terkait pola interaksi al-Qur’an dengan tradisi masyarakat dalam bingkai 
Living Qur’an. Kajian ini berdasar pada realita bahwa al-Qur’an bukan hanya sebuah teks yang 

https://jogoroto.org/
mailto:stmasyitasyah02@gmail.com
mailto:muhammadyusf@uin-alauddin.ac.id
mailto:muhsinmahfudz@uin-alauddin.ac.id


Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 6(2), 2025 | 158 
			

Copyright @	Siti Masyita Syahruddin et al  

bersifat normatif, melainkan teks yang juga dihidupkan dalam bentuk tradisi dan ekspresi 
sosial umat Islam. Tujuan dari penelitian ini ialah untuk membahas secara konseptual tiga pola 
interaksi al-Qur’an dengan tradisi masyarakat, di antaranya ialah taṣdīq (pembenaran),  tagyīr 
(modifikasi), dan takwīn (pembentukan tradisi baru) serta memahami relasi antara teks dan 
konteks. Metode yang digunakan ialah kajian pustaka dengan pendekatan deskriptif-kualitatif 
dan sosio-historis. Hasil kajian menunjukkan bahwa pola taṣdīq memperkuat atau 
membenarkan tradisi yang sejalan dengan nilai Islam, pola tagyīr melakukan modifikasi 
terhadap tradisi yang masih bercampur dengan unsur lain di luar agama, dan takwīn 
menciptakan tradisi baru yang terinspirasi dari nilai-nilai al-Qur’an. Living Qur’an menunjukkan 
bahwa al-Qur’an tidak hanya dipahami secara tekstual, tetapi dihidupkan melalui praktik sosial 
dan budaya. Dialektika antara wahyu dan konteks melahirkan otoritas moral yang saling 
melengkapi dalam membangun nilai-nilai universal dan praksis religius. Diharapkan kajian ini 
dapat memberikan kontribusi teoretis dalam studi Living Qur’an dan membuka ruang 
eksplorasi lebih jauh terkait pembahasan ini. 
 
Kata Kunci: Al-Qur’an, Tradisi, Living Qur’an. 
  
Pendahuluan 

Al-Qur’an mengisi beragam makna dalam kehidupan umat muslim. Pernyataan tersebut 
mengandung kebenaran yang mana pada kenyataannya ialah pengkajian terhadap al-Qur’an 
pada saat ini tidak lagi terfokus pada kajian seperti biasanya, yakni apa yang ada di dalamnya 
dan sekitarnya, melainkan telah melampauinya (Hidayah, 2024). Kajian yang berhubungan 
dengan al-Qur’an mengalami perkembangan yang signifikan, bermula dari kajian teks hingga 
implementasinya dalam kehidupan sehari-hari. Berkaitan dengan hal tersebut, dikenal sebuah 
istilah, yaitu Living Qur’an. Mengutip pandangan M. Masrur, istilah tersebut berawal dari 
fenomena Al-Qur’an in Everyday Life, yang berarti bahwa makna dan fungsi al-Qur’an yang 
dipahami secara nyata dan dialami oleh umat Islam. Living Qur’an merupakan suatu kajian yang 
membicarakan tentang berbagai peristiwa sosial yang berhubungan dengan eksistensi al-
Qur’an dalam lingkup komunitas muslim tertentu dan menjadi objek studi baru bagi para 
akademisi di bidang studi Qur’an. (I. M. Hidayat & Alfaozi, 2023) Mengingat konsep bahwa al-
Qur’an bersifat pasif sekaligus aktif pada waktu yang sama, Living Qur’an merujuk pada 
fenomena sosial-budaya di mana masyarakat memandang dan berinteraksi dengan al-Qur’an. 
Dengan kata lain, Living Qur’an mempertemukan fenomena teks dan fenomena pembaca 
dalam proses resepsi. Living Qur’an tidak terbatas pada kajian bentuk dan struktur teks, tetapi 
lebih jauh lagi menguraikan fungsi teks sebagai kitab suci dalam komunitasnya.  

Fenomena Living Qur’an dalam satu dan lain hal selalu berhubungan dengan teks al-
Qur’an. Namun demikian, pemahaman tentang teks dalam perspektif ini tidak hanya terbatas 
pada susunan linguistik tertulis yang menjadi objek kajian filologis dan linguistik. Lebih dari 
itu,teks dipandang sebagai entitas yang memuat informasi mengenai konstruksinya sebagai 
kitab suci yang kemudian melahirkan suatu sistem pengetahuan dan praktik. Hal tersebut 
berkembang seiring waktu dan mengalami transformasi dalam beragam bentuk yang semakin 
meluas, baik sebagaimana tercatat dalam literatur Islam maupun yang hadir dalam kehidupan 
masyarakat Islam masa kini. (Rafiq, 2021a) 
 Dalam hal ini, keterkaitan antara Al-Qur’an dengan tradisi masyarakat menjadi urgen 



Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 6(2), 2025 | 159 
			

Copyright @	Siti Masyita Syahruddin et al  

untuk dikaji secara komprehensif. Tradisi dapat menjadi perantara dalam menerapkan nilai-
nilai agama dalam kehidupan, namun sering dipahami sebagai bagian yang terpisah dari 
agama. Dalam kehidupan umat Islam, terdapat berbagai praktik keagamaan dalam bentuk 
tradisi lokal yang merujuk pada nilai-nilai al-Qur’an dan ada juga yang tidak sejalan dengannya. 
Hal tersebut yang menjadi ruang dialektika antara teks (naṣ) dan konteks (tradisi sosial). 
(Purwanto, 2016) Berdasarkan hal ini, maka dirumuskan pola interaksi antar keduanya, yakni 
taṣdīq (pembenaran),  tagyīr (modifikasi), dan takwīn (pembentukan tradisi baru). Pola-pola 
tersebut memiliki fungsi sebagai alat analisis dalam memahami peran al-Qur’an sebagai 
sumber norma yang fleksibel, namun tetap memiliki otoritas nilai. (Samsir, 2023)  

Beragam tradisi di Indonesia seperti slametan, peringatan haul, dan pembacaan ayat-
ayat al-Qur’an dalam suatu kegiatan keagamaan merupakan contoh konkret bagaimana teks 
al-Qur’an hadir dalam bentuk praksis sosial yang khas, yang mana membuka ruang untuk 
melakukan analisis terhadap dinamika interaksi tersebut (Sugiarto et al., 2023). Hal tersebut 
menunjukkan bahwa pentingnya mengkaji hal ini guna menjelaskan bagaimana al-Qur’an tidak 
hanya dibaca dan dihafal, tetapi juga dihidupkan dalam budaya. Begitu pula dengan tradisi, 
tidak bersifat statis, melainkan mengalami proses verifikasi, transformasi, bahkan rekonstruksi 
melalui interaksi dengan al-Qur’an.  

Berdasarkan hal tersebut, dilakukan penelusuran terhadap topik bahasan kajian ini dan 
belum ditemukan kajian yang membahas secara tematik terkait pola interaksi al-Qur’an dengan 
tradisi masyarakat dalam satu bingkai yang utuh. Kajian yang telah ada sebelumnya berbentuk 
field research (kajian lapangan). Adapun kajian ini berfokus pada penelaahan teori, konsep atau 
gagasan yang telah ada untuk memperjelas dan menegaskan makna di balik relasi teks dan 
konteks. Olehnya, tulisan ini bertujuan untuk mengkaji secara konseptual dan menjelaskan 
bagaimana pola hubungan antara teks dan konteks dapat dipahami melalui tiga pola utama 
(taṣdīq, tagyīr dan takwīn) dalam kerangka Living Qur’an. Kajian ini diharapkan dapat 
memberikan sumbangsih guna memperkaya pemahaman teoretis terkait interaksi al-Qur’an 
yang dinamis dengan realitas budaya umat Islam di berbagai tempat dan waktu. 
	
Metode Penelitian 
 Artikel ini merupakan kajian konseptual dan menggunakan metode kajian pustaka 
(library research) dengan pendekatan kualitatif deskriptif dan pendekatan sosio-historis. Artikel 
ini menela’ah berbagai literatur dalam ranah studi Living Qur’an, khususnya yang berkaitan 
dengan bahasan terkait interaksi al-Qur’an dengan tradisi masyarakat melalui pola taṣdīq, tagyīr 
dan takwīn. Secara empiris, kajian ini tidak mengandalkan data lapangan, melainkna berfokus 
pada eksplorasi dan menelaah berbagai literatur yang relevan dalam studi ini, baik berupa 
buku, artikel jurnal, dan referensi lainnya yang berkaitan dengan pola interaksi al-Qur’an 
dengan tradisi masyarakat. (Darmalaksana, 2020)  

Melalui metode tersebut, kajian ini diharapkan dapat menyajikan pemahaman yang 
komprehensif terkait berbagai pola interaksi al-Qur’an dengan tradisi dan juga dapat 
memberikan kontribusi dalam pengembangan studi Living Qur’an sebagai bagian dari 
khazanah pemikiran Islam kontemporer. 
 



Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 6(2), 2025 | 160 
			

Copyright @	Siti Masyita Syahruddin et al  

Hasil dan Pembahasan 
Masyarakat Arab terutama yang hidup pada periode pra-Islam hingga masa awal Islam 

menjadi konteks sosial, budaya, dan linguistik tempat al-Qur’an pertama kali diwahyukan. 
Sebagai contoh, kajian tentang Arab pra Islam menunjukkan bahwa wilayah tersebut sudah 
memiliki tradisi lisan yang kuat, puisi Arab klasik, adat suku, serta norma sosial yang kemudian 
turut mempengaruhi cara wahyu diturunkan dan diterima. (Mourad, 2021) Dalam konteks ini, 
al-Qur’an tidak hanya muncul sebagai teks suci dalam ruang hampa, melainkan dalam dialog 
dengan budaya Arab yang telah ada, termasuk gaya bahasa Arab, tatanan sosial, ritual dan 
tradisi masyarakatnya. 

Kemudian, hubungan antara al-Qur’an dan tradisi Arab tampak dalam bagaimana teks 
suci ini menjadi bagian integral dari kehidupan kolektif Arab-Islam, membentuk moral sosial, 
praktik keagamaan, dan cara masyarakat Arab berinteraksi dengan kitab suci. Al-Qur’an tidak 
hanya mempengaruhi masyarakat, tetapi juga dipengaruhi oleh kerangka interpretasi budaya 
yang berkembang dalam masyarakat Arab pra-Islam. (Dweirj, 2023) Dengan demikian, tradisi 
Arab menyediakan habitus sosial budaya yang memungkinkan al-Qur’an untuk dibaca, dihafal, 
disebarluaskan dan diintegrasikan dalam kehidupan sehari-hari.  

 
Masa Pra-Islam 

Sebelum kedatangan Islam, struktur sosial masyarakat Arab bersifat kompleks dan 
berakar kuat pada sistem kesukuan. Identitas individu ditentukan oleh afiliasi terhadap suku 
tertentu yang menjadi basis utama dalam pengaturan kehidupan sosial. Nilai-nilai adat dan 
tradisi turun-temurun menjadi pedoman dalam menjalin relasi sosial. Ikatan solidaritas 
antaranggota suku sangatlah kuat, sehingga konflik pribadi kerap berkembang menjadi 
perseteruan antar kabilah. Kedekatan hubungan antara seorang laki-laki dengan anggota 
keluarga dekatnya, seperti saudara laki-laki maupun keponakan, memperkuat ikatan kesukuan 
ini. Namun, fanatisme terhadap suku seringkali melampaui batas rasional, bahkan tidak jarang 
menyebabkan pengorbanan jiwa demi mempertahankan kehormatan kabilah, karena sistem 
sosial saat itu dilandasi oleh semangat fanatisme rasial dan garis keturunan. Dari sisi 
religiusitas, masyarakat Arab pra-Islam menunjukkan kehidupan keagamaan yang kompleks 
dan berlapis. Mayoritas dari mereka menganut kepercayaan paganistik, yang ditandai dengan 
penyembahan terhadap berhala sebagai perwujudan dari kekuatan gaib. Setiap kabilah 
memiliki berhala tersendiri yang dihormati dan dijadikan simbol perlindungan serta identitas 
komunal. Ka’bah, sebagai pusat spiritual paling sakral, menjadi tempat utama berkumpulnya 
banyak berhala dari berbagai kabilah, meskipun praktik pemujaan juga tersebar di berbagai 
wilayah. Kepercayaan tersebut tidak hanya bersifat ritual, melainkan juga menjadi media 
peramalan dan menafsirkan nasib, baik dalam bentuk keberuntungan maupun malapetaka 
yang diyakini akan menimpa individu atau kelompok (Daulay & Sumanti, 2024). 

Berbagai bukti empiris menunjukkan bahwa al-Qur’an tidak lahir dalam ruang sosial 
yang hampa, melainkan hadir dalam masyarakat Arab yang telah memiliki beragam sistem 
tradisi. Setidaknya, terdapat tiga kategori utama tradisi pra-Islam yang memperoleh respons 
dari al-Qur’an: Pertama, ritus keagamaan seperti penghormatan terhadap Ka’bah, ibadah haji, 



Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 6(2), 2025 | 161 
			

Copyright @	Siti Masyita Syahruddin et al  

puasa, dan bulan Ramadan; kedua, ritus sosial-politik yang mencakup praktik seperti jampi-
jampi, poligami, perbudakan, serta sistem hukuman dan peperangan; ketiga, ritus etika yang 
menekankan nila-nilai seperti kemurahan hati, kejujuran, kesetiaan, dan kesabaran (Wijaya, 
2015). 

 
Masa Al-Qur’an Diturunkan 

Sebagai sumber utama ajaran Islam, al-Qur’an menempati posisi sentral dalam 
masyarakat Arab sejak masa awal pewahyuannya. Dominasi Al-Qur’an terlihat dari 
keberhasilannya menandingi otoritas para kāhin dan penyair, yang sebelumnya menjadi 
rujukan spiritual dan budaya. Meskipun sempat dituduh sebagai sihir atau sya’ir yang ditiru dari 
tradisi lisan pra-Islam, al-Qur’an justru semakin mendapat tempat dalam kehidupan 
masyarakat dan menjadi pandangan hidup kolektif mereka. Dalam kerangka ini, Nasr Hamid 
Abu Zayd menyebut era tersebut sebagai ḥaḍārah al-naṣ (peradaban teks), yaitu fase ketika 
seluruh aspek kehidupan termasuk ilmu, filsafat, etika, dan keagamaan berporos pada teks al-
Qur’an. Pada tahap ini, al-Qur’an tidak sekadar merespons budaya Arab, tetapi juga 
membentuknya, suatu fase yang disebut oleh Nasr Hamid Abu Zayd sebagai al-marḥalah al-
takwīniyyah (fase pembentukan budaya). Tradisi seperti puasa Ramadhan dan ibadah haji yang 
semula merupakan praktik ritual Arab pra-Islam diislamisasi oleh al-Qur’an dan kemudian 
menjadi rukun penting dalam agama Islam hingga kini. (Wijaya, 2015)  

Al-Qur’an tidak hanya berfungsi sebagai pedoman spiritual, tetapi juga 
diimplementasikan dalam berbagai aspek kehidupan praktis. Misalnya, ayat-ayat tertentu 
digunakan sebagai sarana penyembuhan dan motivasi hidup. Sementara itu, dalam sektor 
ekonomi, al-Qur’an memberikan pedoman yang jelas, seperti larangan terhadap praktik riba 
dan kecurangan dalam takaran atau timbangan, baik dalam jumlah besar maupun kecil. Dalam 
konteks ini, manusia diposisikan sebagai khalifah (pemimpin) di muka bumi, yang bertanggung 
jawab atas diri sendiri, keluarga dan masyarakat secara luas (Alizar et al., 2023). 

Berdasarkan uraian tersebut, dapat dilihat relasi antara al-Qur’an dan tradisi bangsa 
Arab, yaitu al-Qur’an tidak serta-merta menolak seluruh tradisi ini, melainkan mlakukan seleksi, 
reorientasi makna, dan transformasi nilai, guna menghindarkannya dari unsur kemusyrikan. 
Selain itu, hal ini juga menunjukkan bahwa al-Qur’an berdialog secara aktif dengan budaya lokal 
sebagai bagian dari strategi dakwah yang kontekstual dan rasional. Olehnya, interaksi al-Qur’an 
dengan tradisi dapat dibaca sebagai proses islamisasi budaya dalam ruang sosial yang 
kompleks, bukan sebagai pemutusan total terhadap sistem yang telah ada.   

 
Pola Interaksi Al-Qur’an dengan Tradisi Masyarakat 

Pertemuan antara al-Qur’an dan tradisi dipengaruhi oleh beberapa faktor. Pertama, al-
Qur’an diturunkan secara bertahap (tadrīj) dan merespons situasi tertentu melalui ayat-ayat 
sababī  sesuai dengan konteks turunnya (asbāb al-nuzūl), sekaligus menanggapi kondisi sosio-
historis masyarakat Arab secara umum. Contohnya, pada QS al-Baqarah/2: 158 sebagai berikut: 

لٱوَ افََّصلٱ َّنإِ  
-

اعَشَ نمِ ةَوَرۡمَ
6

:9ٱ 8رئِ
ف ۖ ِ

َ
لٱ َّجحَ نۡمَ

-
أ تَۡ@بَ

C
ف رَمَتَعۡٱ 8و

َ
لا
َ

لعَ حَانَجُ 
C

أ هِۡ@
C

 ۚ امَهِبِ فََّوَّطMَ ن
ف اXYًۡخَ عUََّطَتَ نمَوَ

َ
 مٌ@لِعَ رٌِ[اشَ َ:9ٱ َّنإِ



Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 6(2), 2025 | 162 
			

Copyright @	Siti Masyita Syahruddin et al  

Terjemahnya: Sesungguhnya Shafa dan Marwa adalah sebahagian dari syi'ar Allah. Maka 
barangsiapa yang beribadah haji ke Baitullah atau ber-'umrah, maka tidak ada dosa baginya 
mengerjakan sa'i antara keduanya. Dan barangsiapa yang mengerjakan suatu kebajikan 
dengan kerelaan hati, maka sesungguhnya Allah Maha Mensyukuri kebaikan lagi Maha 
Mengetahui. (Kementerian Agama RI, 2019) 
Sabab al-nuzūl dari ayat tersebut berkaitan dengan praktik sa’i yang pada masa Jahiliyah 

dilakukan sebagai bentuk penghambaan terhadap berhala yang ditempatkan di Bukit Shafa 
dan Marwah. Di Bukit Shafa terdapat patung bernama Isāf, sementara di Marwah terdapat 
patung Na’ilah. Masyarakat Arab pra-Islam kerap melakukan perjalanan bolak-balik antara 
kedua bukit tersebut untuk menyembah dan mencium kedua patung tersebut. Menanggapi hal 
ini, para sahabat mengajukan pertanyaan kepada Rasulullah saw., mengenai hukum dan 
makna dari praktik tersebut. Rasulullah saw., kemudian menjelaskan bahwa pelaksanaan sa’i 
antara Shafa dan Marwah merupakan bagian dari syari’at haji yang telah ditetapkan, namun 
tidak lagi disertai dengan praktik penyembahan berhala sebagaimana dilakukan oleh 
masyarakat jahiliyah. Dengan demikian, umat Islam menjalankan ibadah haji sesuai dengan 
ketentuan syari’at yang mencakup syarat dan rukun yang telah ditetapkan, tanpa mengandung 
unsur kemusyrikan. (Mariati, 2025) 

 Selain itu, al-Qur’an memiliki daya adaptabilitas yang lahir dari nilai-nilai universal dan 
permanen, seperti kemanusiaan dan keadilan. Kedua, tradisi juga memiliki sifat serupa. 
Sebagai kultur yang hidup, ia mampu beradaptasi dan menerima ajaran wahyu. Pandangan 
universalis menegaskan bahwa setiap kultur, betapa pun tertutup, tetapi memiliki norma yang 
membuka ruang interaksi dengan kultur lain, misalnya melalui pertukaran ide dan perubahan 
gaya hidup. Dalam hal ini, rasionalitas suatu kultur dapat menjadi titik temu (common ground) 
dengan wahyu, karena keduanya sama-sama bertumpu pada nilai-nilai universal. Al-Jabiri 
mencontohkan hal ini dalam sejarah penerjemahan karya-karya Yunani ke dalam bahasa Arab, 
dimana terjadi pertemuan antara rasionalitas religius Arab (al-ma’qūl al-dīn al-‘arabī) dan 
rasionalitas murni Yunani (al-ma’qūl al-‘aqlī al-yūnānī) (Wardani, 2015). Dengan kata lain, 
rasionalitas berbasis wahyu dapat berdialog dengan rasionalitas tradisi. 

Sehubungan dengan hal tersebut, gagasan mengenai pola interaksi al-Qur’an dengan 
tradisi masyarakat pertama kali dikemukakan oleh Fazlurrahman. Beliau mengembangkan 
metode hermeneutika double movement (gerakan ganda) untuk menafsirkan al-Qur’an secara 
lebih kontekstual dan relevan dengan zaman sekarang. Metode ini menekankan pentingnya 
memahami konteks sosial dan moral masyarakat Arab saat al-Qur’an diturunkan. Menurutnya, 
al-Qur’an merupakan respons ilahi melalui ingatan dan pikiran Rasulullah saw., kepada situasi 
moral sosial masyarakat Arab pada masa Nabi saw. (Samsir, 2023). Gerakan ganda yang 
dimaksud adalah memulai dari permasalahan masa kini, lalu kembali pada masa turunnya al-
Qur’an untuk memahami konteks wahyu kemudian mengambil nilai-nilai universal dari wahyu 
tersebut, dan membawanya ke masa kini untuk diterapkan sesuai konteks.  

Dalam kaitannya dengan pola interaksi al-Qur’an terhadap tradisi, metode ini 
menunjukkan bahwa al-Qur’an meneruskan tradisi yang sesuai (taṣdīq), melarang tradisi yang 
salah (taḥrīm) dan mengubah serta merekonstruksi tradisi yang kurang sesuai (tagyīr). (Samsir, 



Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 6(2), 2025 | 163 
			

Copyright @	Siti Masyita Syahruddin et al  

2023) Jadi, pendekatan yang dilakukan oleh Fazlurrahman membantu memahami bagaimana 
al-Qur’an berdialog secara aktif dengan tradisi, bukan sekadar memotong atau 
membenarkannya, tetapi menyesuaikan nilai-nilai ke arah yang lebih baik dan etis sesuai 
perkembangan zaman.  

Adapun dalam studi Living Qur’an, pola interaksi al-Qur’an dengan tradisi masyarakat 
diuraikan sebagai berikut: 
1. Pola Taṣdīq 

Taṣdīq merupakan bentuk interaksi ketika al-Qur’an mengafirmasi atau 
membenarkan suatu tradisi lokal yang sudah sesuai dengan nilai-nilai Islam. (Anwar, 2018) 
Contohnya, dalam konteks Indonesia ialah tradisi tahlilan yang dilakukan pada hari-hari 
tertentu setelah wafatnya seseorang. (Murtadlo et al., 2023) Meskipun tradisi ini tidak 
disebut secara eksplisit dalam al-Qur’an, semangatnya yaitu mendoakan orang yang telah 
wafat, sesuai dengan prinsip al-Qur’an dalam QS al-Hasyr/59: 10, yang menganjurkan doa 
untuk orang-orang yang telah mendahului dalam iman. Tradisi ini kemudian diperkuat 
dengan nilai ukhuwah dan solidaritas sosial  antarwarga dalam menghadapi duka. 

2. Pola Tagyīr 
Pola ini merupakan bentuk penerimaan sebuah tradisi, kemudian merekonstruksi 

dengan cara melakukan modifikasi terhadap tradisi tersebut. (Anwar, 2018) Maksudnya, al-
Qur’an mengakomodasi tradisi dan mengatur kembali dengan kerangka baru. Salah satu 
contohnya ialah tradisi Mappacci, yang memiliki makna penyucian diri, selaras dengan 
ajaran Islam yang menkankan pentingnya kesucian lahir dan batin. Pembacaan al-Qur’an 
oleh calon pengantin bertujuan agar nilai-nilai al-Qur’an dapat meresap dan membentuk 
karakter mereka. Simbol-simbol dalam ritual ini mengandung makna religius, seperti bantal 
yang melambangkan penghargaan terhadap sesama, selaras dengan nilai Islam yang 
menjunjung tinggi martabat manusia. sarung menggambarkan harapan akan persatuan 
dan keistiqamahan, sejalan dengan prinsip Islam yang menolak perpecahan. Daun pisang 
diguanakan karena seluruh bagian pohonnya bermanfaat, mencerminkan ajaran Islam 
yang mendorong produktivitas dan kebermanfaatan. Adapun daun nangka melambangkan 
cita-cita dan harapan, yang juga selaras dengan semangat Islam dalam menghargai 
optimisme dan semangat hidup yang tinggi (Rafid, 2022).  

Contoh lainnya, dalam tradisi masyarakat Bugis-Makassar, khususnya sebelum masuk 
Islam, terdapat kebiasaan membaca naskah I La Galigo, sebuah epos sastra kuno yang sarat 
dengan nilai-nilai dan ajaran mitologis. Pembacaan I La Galigo biasanya dilakukan dalam 
acara ritual tertentu seperti upacara kematian ataupun upacara penyucian. Namun setelah 
Islam masuk dan berkembang di Sulawesi Selatan, tradisi pembacaan tersebut perlahan-
lahan mengalami transformasi. Isi dan bentuk ritual tetap dipertahankan, tetapi teks 
bacaan yang semula berupa I La Galigo kemudian diubah menjadi pembacaan Surah Yāsīn, 
tahlil dan do’a-do’a Islami (Majid & Yunus, 2023). Perubahan ini bukan hanya bersifat 
formalistik, melainkan juga menunjukkan adanya proses islamisasi budaya lokal dimana al-
Qur’an hadir untuk menggantikan unsur tradisional yang tidak Islami dengan bacaan yang 
sarat nilai tauhid dan zikir. 



Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 6(2), 2025 | 164 
			

Copyright @	Siti Masyita Syahruddin et al  

3. Pola Takwīn 
Takwīn adalah bentuk interaksi ketika al-Qur’an menjadi sumber pembentukan tradisi 

baru dalam masyarakat. Contohnya, tradisi khataman al-Qur’an dalam resepsi pernikahan 
di berbagai daerah di Indonesia. Tradisi ini tidak berasal dari budaya lokal pra-Islam, tetapi 
muncul sebagai hasil penginternalisasian nilai al-Qur’an tentang pentingnya memulai 
sesuatu yang sakral dengan wahyu, serta menekankan nilai keberkahan dan kesucian 
dalam ikatan pernikahan (Suryani et al., 2019). Tradisi ini berkembang menjadi fenomena 
Living Qur’an karena menunjukkan bagaimana al-Qur’an hidup dalam realitas sosial melalui 
bentuk-bentuk budaya baru yang bernuansa religius. 
Berdasarkan uraian tersebut, dapat dikatakan bahwa masing-masing pola memiliki 

implikasi dalam aspek sosial keagamaan. Pola taṣdīq  memperkuat nilai keagamaan dan kohesi 
sosial, pola tagyīr mempertahankan tradisi dan mencegah benturan dan pola takwīn 
menetapkan ritual dan institusi islami. Ketiganya berdampak pada struktur sosial, identitas 
beragama dan pola ritual komunitas, menjadikan agama Islam lebih lestari dalam varibialitas 
budaya lokal. 

 
Keterkaitan Al-Qur’an dan Tradisi dalam Ranah Living Qur’an 

Dalam ranah Living Qur’an, teks tidak hanya dibaca secara literal, tetapi juga 
ditransformasikan dalam tindakan dan tradisi masyarakat. Ia menegaskan bahwa teks suci ini 
tidak pernah mati, selama terus dihidupkan oleh umat Islam melalui tindakan, budaya dan nilai-
nilai sosial yang terinspirasi dari wahyu. Berkaitan dengan hal ini, dijelaskan bahwa Living 
Qur’an mencakup fungsi informatif (apa yang dikatakan teks) dan fungsi performatif (apa yang 
dilakukan umat dalam menjalankannya) dalam hubungan antara teks dan komunitas (R. 
Hidayat & Masyhur, 2025). Dengan demikian, teks al-Qur’an yang terbatas secara jumlah dapat 
melahirkan berbagai bentuk praksis sosial yang tidak terbatas. Dengan kata lain, realitas teks 
(ayat-ayat al-Qur’an dan maknanya) itu terbatas dan realitas konteks (kebutuhan manusia, 
tantangan zaman) tidak terbatas. Meskipun jumlah ayat atau surah al-Qur’an secara kuantitatif 
terbatas, namun kapasitasnya menjadi pedoman bagi tindakan umat sangatlah luas, karena 
konteks sosial-budaya yang terus berubah sangatlah banyak ragamnya. Adapun titik temu 
antara teks yang statis dan konteks yang dinamis ialah terletak pada nilai-nilai universal yang 
bersifat transkultural, seperti keadilan, persamaan dan persaudaraan (ukhuwwah) dan lain-lain 
(Fauziah & Zaini, 2021). Ini menegaskan bahwa meskipun budaya lokal dan konteks sosial 
berbeda, terdapat inti ajaran al-Qur’an yang bersifat universal, dan nilai-nilai inilah yang 
memungkinkan adaptasi teks al-Qur’an ke dalam berbagai budaya. Di Indonesia, Living Qur’an 
digunakan untuk memperkuat humanisme Islam dalam konteks masyarakat sipil. Dengan 
demikian, dapat dilihat bahwa nilai-nilai universal memegang peran sebagai jembatan untuk 
menerjemahkan teks dalam konteks lokal, sekaligus menjaga orientasi utama ajaran al-Qur’an. 
(Zakiyah, 2023) 

Sehubungan dengan itu, proses tersebut terjadi melalui transformasi simbolik dan 
praksis, yakni bagaimana masyarakat memahami, menghayati dan menjalankan nilai al-Qur’an 
dalam bentuk budaya lokal yang dapat diterima secara sosial dan normatif. Dengan kata lain, 



Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 6(2), 2025 | 165 
			

Copyright @	Siti Masyita Syahruddin et al  

bukan sekadar penerjemahan literal ayat ke aktivitas, tetapi juga penerjemahan simbolik, yaitu 
bagaimana makna teks dijadikan simbol, ritual, tradisi dalam masyarakat. Misalnya, perayaan 
Maulid Nabi saw., di Indonesia tidak secara eksplisit disebut dalam al-Qur’an, tapi karena 
mengandung nilai-nilai syukur, cinta Nabi dan ukhuwwah, maka ia diterima sebagai bentuk 
ekspresi budaya yang Qur’ani secara makna (Rafiq, 2021b). Contoh lainnya, ritual “Pager Wojo” 
dalam seni beladiri Pagar Nusa di Purwokerto mempraktikkan ayat-ayat al-Qur’an sebagai 
bagian dari budaya lokal, yaitu ayat kursi sebagai perlindungan dan spiritualitas dalam tradisi 
tersebut. (Mustofa et al., 2025) 

Dalam hal ini, masyarakat diposisikan sebagai medium aktualisasi nilai-nilai ilahiyah yang 
berkontribusi dalam pembentukan budaya religius. Sebaliknya, budaya yang telah tumbuh dan 
mengakar dalam kehidupan masyarakat diarahkan, dibina, dan dikembangkan dalam bingkai 
nilai keagamaan (Ridho, 2019). Berkaitan dengan hal tersebut, perlu diketahui bahwa dimensi 
fleksibilitas al-Qur’an merefleksikan kemampuannya untuk merespons dinamika kebutuhan 
manusia yang terus berkembang, dengan mempertimbangkan konteks ruang dan waktu, tanpa 
mengesampingkan orientasi utama terhadap tercapainya tujuan-tujuan syari’at (Ridwan & 
Rahmat, 2020). Bagaimana pun konteks berubah, pemahaman terhadap al-Qur’an harus 
mempertimbangkan relasi antara teks dan komunitas yang hidup. Dengan demikian, dapat 
dikatakan bahwa al-Qur’an tidak bersifat rigid, melainkan adaptif terhadap perubahan ruang 
dan waktu, selama nilai-nilai syari’at tetap menjadi acuan utama dalam setiap aktualisasi 
sosialnya.  

Secara normatif teologis, otoritas moral utama berada pada al-Qur’an sebagai wahyu 
Ilahi. Ia merupakan sumber nilai yang diyakini memiliki legitimasi Ilahiyah. Namun, budaya juga 
menjadi sumber otoritas moral sekunder dalam ranah praksis sosial, karena ia membentuk 
horizon pemahaman masyarakat terhadap teks. Realitas tersebut memunculkan dua jenis 
otoritas, yakni otoritas teks yang terletak pada al-Qur’an dan Sunnah sebagai sumber nilai 
moral yang bersifat permanen dan otoritas interpretatif, yang terletak pada manusia dan 
budayanya, sebab penafsiran dan pengamalan nilai tersebut dilakukan oleh manusia. 
(Zainuddin & Hikmah, 2019) Dalam praktik Living Qur’an, otoritas moral adalah hasil dialektika 
antara teks dan konteks, antara al-Qur’an sebagai wahyu dan budaya sebagai wadah 
implementasi. Berkaitan dengan hal ini, Living Qur’an dapat mendukung moderasi beragama 
dengan menggabungkan otoritas teks dan relevansi budaya secara seimbang. (Yusuf, 2024) 
Dengan demikian, keduanya tidak saling meniadakan, tetapi saling melengkapi dan 
mengarahkan dalam pengalaman religius masyarakat. 

Dengan memahami uraian tersebut, dapat berimplikasi pada beberapa hal seperti, 
pendidikan Islam yang menjadi lebih relevan dan kontekstual, budaya lokal dapat dikelola 
sebagai wadah positif yang mengakar dalam masyarakat sehingga umat tidak terjebak antara 
tradisi buta dan modernitas asing, dan tradisi keagamaan dapat dimaknai ulang dalam bingkai 
nilai Qur’ani. Namun demikian, terdapat pula beberapa tantangan yang dihadapi, di antaranya 
ialah menjaga agar adaptasi tidak menjadi relativisme mutlak. Maksudnya, fleksibilitas dalam 
konteks ruang waktu bukan berarti boleh mengabaikan atau mengubah nilai inti syariat. 
Kemudian, menjembatani antara otoritas teks yang bersifat absolut dan otoritas interpretatif 



Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 6(2), 2025 | 166 
			

Copyright @	Siti Masyita Syahruddin et al  

yang bersifat kontekstual sering kali memunculkan konflik siapa yang menafsirkan dan dengan 
modal apa. Selain itu, studi Living Qur’an masih dalam proses pengembangan epistemologi dan 
metodologinya.  
	
Kesimpulan  

Dalam studi Living Qur’an, interaksi al-Qur’an dengan budaya lokal tidak bersifat statis 
melainkan dinamis dan kontekstual. Fazlurrahman, melalui teori double movement-nya 
menekankan pentingnya memahami pesan al-Qur’an dalam konteks sosial historisnya untuk 
kemudian digali nilai-nilainya dan diterapkan dalam konteks masyarakat masa kini. Dalam 
konteks ini, al-Qur’an tidak hanya dipahami sebagai teks sakral, tetapi juga sebagai sumber 
nilai yang hidup dan berkembang dalam praksis sosial masyarakat muslim, termasuk di 
Indonesia. Pola interaksi tersebut dapat dikategorikan ke dalam tiga bentuk, yaitu taṣdīq, 
tagyīr,  dan takwīn. Taṣdīq, saat al-Qur’an mengafirmasi nilai-nilai tradisi yang sejalan dengan 
Islam, pola tagyīr yang memodifikasi tradisi dan takwīn, yang mana al-Qur’an sebagai sumber 
terbentuknya tradisi baru yang bernilai religius. Dalam kerangka Living Qur’an, teks tidak 
hanya dimaknai secara literal, tetapi juga dihidupkan dalam praksis budaya melalui simbol 
ritus, dan ekspresi lokal yang mengandung nilai-nilai universal Islam. Oleh karena itu, al-
Qur’an dan budaya bukan entitas yang saling menegasikan, tetapi merupakan dua sumber 
otoritas moral yang berdialektika secara konstruktif dalam membentuk kehidupan religius 
yang kontekstual, dinamis, dan transformatif. Kajian ini diharapkan dapat memperkaya 
pengetahuan dengan kerangka sistematis dalam membaca dialektika teks dan konteks serta 
memberikan kontribusi dalam pengembangan studi Living Qur’an, khususnya dalam 
menjelaskan bagaimana al-Qur’an tidak hanya dipahami sebagai sumber normatif, tetapi juga 
sebagai kekuatan budaya yang aktif membentuk, memverifikasi dan mentransformasikan 
kehidupan sosial keagamaan umat Islam.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Daftar Pustaka 
Alizar, M., Mulyanto, T., Sutaman, & Al-Anshory, A. M. (2023). Metode Living Qur’an Sebagai 

Penanganan Masalah Dalam Lingkungan Masyarakat. Saliha Jurnal Pendidikan & Agama 
Islam, 6(2), 336–354. https://doi.org/10.54396/saliha.v6i2.650 

Anwar. (2018). Menelaah Pola Komunikasi Dalam Dialektika Al-Qur’an Dan Implementasinya 
Dalam Berdakwah Multikultural. At-Tafkir, 11(2), 1–17. 



Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 6(2), 2025 | 167 
			

Copyright @	Siti Masyita Syahruddin et al  

https://doi.org/10.32505/at.v11i2.732 
Darmalaksana, W. (2020). Metode Penelitian Kualitatif Studi Pustaka dan Studi Lapangan. Pre-

Print Digital Library UIN Sunan Gunung Djati Bandung, 1–6. 
Daulay, H. P., & Sumanti, S. T. (2024). Studi Sistem-Sistem Kebudayaan Masyarakat Arab Pra Islam. 

4(6), 1222–1232. 
Dweirj, L. (2023). The Qur’an: An Oral Transmitted Tradition Forming Muslims Habitus. Religions, 

14(12). https://doi.org/10.3390/rel14121531 
Fauziah, M., & Zaini, M. (2021). Internalisasi Nilai Universal Islam dalam Dakwah di Era Revolusi 

Industri 4.0. Jurnal Pemikiran Islam, 1(2), 167–177. https://doi.org/10.22373/jpi.v2i1.11476 
Hidayah, N. (2024). Agensi dan Institusi Keagamaan Dalam Perspektif Living Qur’an. Innovative, 

4(1), 8429–8440. 
Hidayat, I. M., & Alfaozi, M. (2023). Kajian Living Qur’an Tradisi Membaca Surah Al-Kahfi Santri 

di Pondok Pesantren Miftahul Huda Rawalo Banyumas. JIQSI - Jurnal Ilmu Al Qur’an Dan 
Studi Islam, 1(1), 1–14. 
https://ejournal.stiqmiftahulhudarawalo.ac.id/index.php/jiqsi/article/view/3 

Hidayat, R., & Masyhur, L. S. (2025). Living Qur’an: Tafsir Sosial Atas Ayat Suci Dalam Kehidupan 
Sehari-Hari. ALMUSTOFA: Journal of Islamic Studies and Research, 2(01), 352–365. 

Kementerian Agama RI. (2019). Al-Qur’an dan Terjemahnya. Lajnah Pentashihan Mushaf Al-
Qur’an. https://quran.kemenag.go.id/ 

Majid, M. I., & Yunus, A. R. (2023). Integrasi Islam Terhadap Budaya Masyarakat. Jurnal Sejarah 
Dan Budaya, 2(1), 1–17. https://doi.org/10.25130/sc.24.1.6 

Mariati, M. (2025). Eksistensi Asbabun Nuzul Dalam Penafsiran Al-Quran di Era Modern. Fathir: 
Jurnal Studi Islam, 2(1), 14–27. https://doi.org/10.71153/fathir.v2i1.157 

Mourad, S. A. (2021). Arabia and the Birth of Islam: When History, Myth and Opinion Become 
Inseparable. 

Murtadlo, G., Khotimah, A. K., Alawiyah, D., Elviana, E., Nugroho, Y. C., & Ayuni, Z. (2023). 
Mendalami Living Qur’an: Analisis Pendidikan Dalam Memahami Dan Menghidupkan Al-
Qur’an. PANDU : Jurnal Pendidikan Anak Dan Pendidikan Umum, 1(2), 112–118. 
https://doi.org/10.59966/pandu.v1i2.206 

Mustofa, A., Kurniati, L., Alfikri, F., Aisi, M. N., & Khusain, M. A. (2025). Living Qur’an and Pencak 
Silat Culture: Practicing the Pager Wojo in Pagar Nusa UIN Saifuddin Zuhri Purwokerto. El 
Harakah: Jurnal Budaya Islam, 27(1), 99–122. https://doi.org/10.18860/eh.v27i1.31879 

Purwanto, T. (2016). Fenomena Living Al-Qur’an Dalam Perspektif Neal Robinson, Farid Esack 
Dan Abdullah Saeed. Mawa’Izh: Jurnal Dakwah Dan Pengembangan Sosial Kemanusiaan, 7(1), 
103–124. https://doi.org/10.32923/maw.v7i1.607 

Rafid, N. (2022). Akulturasi Islam Terhadap Tradisi Ma’baca Baca Suku Bugis. Al Mabhats : Jurnal 
Penelitian Sosial Agama, 7(1), 01–17. https://doi.org/10.47766/almabhats.v7i1.1006 

Rafiq, A. (2021a). The Living Qur’an: Its Text and Practice in the Function of the Scripture. Jurnal 
Studi Ilmu-Ilmu Al-Qur’an Dan Hadis, 22(2), 469–484. https://doi.org/10.14421/qh.2021.2202-
10 

Rafiq, A. (2021b). Tradisi dalam Perspektif al-Qur’an: Living Qur’an dan Transformasi Budaya. 
Kawalu, 8(1). 

Ridho, A. (2019). Al-Quran dan Budaya: Al-Quran dalam Siklus Kehidupan Muslim. MAGHZA: 
Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir, 4(1), 53–73. https://doi.org/10.24090/maghza.v4i1.2441 

Ridwan, A. H., & Rahmat, A. (2020). Dimensi Kondisionalitas Dan Fleksibilitas Al-Qur’an Bagi 
Implementasi Fatwa Dsn-Mui Tentang Produk Bank Syariah. Asy-Syari’ah, 22(1), 51–66. 
https://doi.org/10.15575/as.v22i1.8467 

Samsir. (2023). Studi Metodologi Tafsir Fazlur Rahman. TAFASIR: Journal of Quranic Studies, 1(1), 



Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 6(2), 2025 | 168 
			

Copyright @	Siti Masyita Syahruddin et al  

45–55. https://doi.org/10.62376/tafasir.v1i1.11 
Sugiarto, F., Ahlan, & Janhari, N. (2023). Metodologi Peneltian Living Qur’an Dan Hadis (M. Sa’i 

(ed.)). UIN Mataram Press. 
Suryani, E., Masnun, Kholid, M., Majid, A., & Wahyuddin, D. (2019). Fenomenologi Living Qur’an 

Di Era Milenial. In A. Aziz (Ed.), Www.Sanabilpublishing.Com. Sanabil. 
Wardani. (2015). Al-Qur’an Kultural dan Kultur Qur’ani: Interaksi antara Universalitas , 

Partikularitas , dan Kearifan Lokal. Al-Tahrir, 15(1), 111–137. 
Wijaya, A. (2015). Relasi Al-Qur’an dan Budaya Lokal (Sebuah Tatapan Epistemologis). Jurnal 

Hermeneia, 4(2), 1–18. 
Yusuf, M. (2024). The Existence of The Living Qur’an and Its Contribution to the Development of 

Religious Moderation in Indonesia. Wahana Akademika: Jurnal Studi Dan Sosial, 11(April), 1–
17. 

Zainuddin, A., & Hikmah, F. (2019). Tradisi Yasinan (Kajian Living Qur’an Di Ponpes Ngalah 
Pasuruan). Mafhum : Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir, 4(1), 9–26. 

Zakiyah, E. (2023). The Foundation of Understanding the Living al-Qur’an as a Reinforcement of 
Islamic Humanism in the Context of Civil Society. Al-Mada: Jurnal Agama, Sosial, Dan Budaya, 
6(1), 62–75. https://e-journal.uac.ac.id/index.php/almada/article/view/2707/1101 

 


