
Copyright @ Mahda et al 

 

 

 

Homepage: https://jogoroto.org 
Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu  

Al-Qur’an 
Volume 6 Issue 2 2025, Pages 215-225 

ISSN: 2722-8991 (Cetak); 2722-8983 (Online) 
 

  

Kebebasan Beragama sebagai Pilar Moderasi: Analisis 
QS. Al-Baqarah 2:256 dalam Tafsir Al-Majid An-Nur 

 
Mahda1, Nor Afifah2, Nismah Sa’adah3, Nisa Ghina Raudatul Jannah3, Akhmad 

Dasuki4, Taufik Warman Mahfuzh5 

1Universitas Islam Negeri Palangka Raya 
2Universitas Islam Negeri Palangka Raya 
3Universitas Islam Negeri Palangka Raya 
4Universitas Islam Negeri Palangka Raya 
5Universitas Islam Negeri Palangka Raya 

 
Email Correspondence;	
Mhdaa.92@gmail.com  

Afifaharpan29@gmail.com  
Nismahsaadah2313130046@fuad.iain.palangkaraya.ac.id  

Nisaghina402@gmail.com  
akhmaddasuki@iain-palangkaraya.ac.id 

taufik.warman.mahfuzh@iain-palangkaraya.ac.id 
	
 

Abstract 
Religious freedom in Indonesia plays a vital role in preserving social harmony and peace among 
people of diverse faiths. Although the Constitution guarantees every citizen the right to choose and 
practice their religion, challenges often emerge in reality, including social tensions arising from 
religious differences. This study examines Hasbi Ash-Shiddieqy’s interpretation of QS. Al-Baqarah 
verse 256 in Tafsir Al-Majid an-Nur as a basis for understanding the Islamic concept of religious 
freedom. It also explores how his perspective aligns with the human rights principles recognized in 
Indonesia. Employing a qualitative descriptive method through a library research approach, this study 
analyzes both the tafsir text and relevant scholarly works. The findings reveal that Hasbi Ash-
Shiddieqy underscores the Qur’anic notion that religion must not be imposed, as genuine faith 
originates from personal conviction and inner awareness rather than external coercion. His 
interpretation links religious freedom with the value of moderation, which advocates tolerance, 
respect for diversity, and the pursuit of social harmony in a plural society. Ultimately, Hasbi’s thought 
reinforces Islam’s image as an inclusive religion that upholds individual freedom in faith, serving as 
a crucial pillar in fostering a just, peaceful, and respectful community. 
 
Keywords:  Religious Moderation, Tafsir Al-Majid an-Nur, Hasbi Ash-Shiddieqy 

https://jogoroto.org/
mailto:Mhdaa.92@gmail.com
mailto:Afifaharpan29@gmail.com
mailto:Nismahsaadah2313130046@fuad.iain.palangkaraya.ac.id
mailto:Nisaghina402@gmail.com
mailto:akhmaddasuki@iain-palangkaraya.ac.id
mailto:taufik.warman.mahfuzh@iain-palangkaraya.ac.id


Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 6(2), 2025 | 216 
   

Copyright @ Mahda et al  

Abstrak 
Kebebasan beragama di Indonesia menjadi salah satu aspek yang sangat penting dalam menjaga 
kerukunan dan kedamaian antarwarga yang berbeda keyakinan. Meskipun konstitusi sudah 
memberikan jaminan hak bagi setiap warga negara untuk memilih dan menjalankan agamanya 
masing-masing, dalam praktiknya sering muncul berbagai tantangan, termasuk konflik sosial yang 
terkait dengan perbedaan agama. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis tafsir QS. Al-Baqarah 
ayat 256 dalam karya Hasbi Ash-Shiddieqy yang terdapat dalam Tafsir Al-Majid an-Nur, sebagai 
dasar pemahaman konsep kebebasan beragama dalam Islam. Selain itu, penelitian ini juga meninjau 
relevansi pandangan tersebut dengan nilai-nilai hak asasi manusia yang berlaku di Indonesia. 
Metode yang digunakan adalah penelitian kualitatif dengan pendekatan deskriptif, menggunakan 
studi kepustakaan terhadap teks tafsir dan literatur pendukung. Hasil penelitian menunjukkan bahwa 
Hasbi Ash-Shiddieqy menegaskan bahwa tidak ada paksaan dalam beragama karena keimanan harus 
berasal dari pilihan hati dan kesadaran pribadi, bukan karena tekanan dari pihak manapun. Tafsir ini 
menghubungkan kebebasan beragama dengan prinsip moderasi yang mengedepankan toleransi, 
penghormatan atas perbedaan, dan upaya menjaga kerukunan sosial di tengah masyarakat yang 
plural. Pandangan Hasbi memperkuat peran Islam sebagai agama yang inklusif dan menjunjung 
tinggi kebebasan individu dalam menjalankan agamanya, yang merupakan pilar penting dalam 
membangun masyarakat yang damai, adil, dan saling menghargai satu sama lain.  
 
Kata Kunci: Moderasi Beragama, Tafsir Al-Majid an-Nur, Hasbi Ash-Shiddieqy 
 
Pendahuluan  
 Indonesia dikenal sebagai negara yang memiliki keragaman etnis, budaya, dan 
agama. Berdasarkan data Kementerian Dalam Negeri (Kemendagri) tahun 2024, sekitar 
87,08% dari total penduduk Indonesia, atau sekitar 245,93 juta jiwa, tercatat sebagai 
pemeluk agama Islam (Permana, t.t.). Secara umum, masyarakat Muslim di Indonesia 
memiliki pemahaman yang baik mengenai pentingnya bersikap moderat dalam menjalankan 
ajaran agama. Mereka menyadari bahwa setiap individu memiliki kebebasan untuk memilih 
dan menjalankan agama yang diyakini, serta melihat keberagaman sebagai suatu kekayaan 
yang harus dijaga dalam kehidupan berbangsa. Selain itu, umat Islam di Indonesia juga 
menunjukkan keterbukaan dalam menghargai norma-norma sosial dan budaya setempat, 
serta aktif dalam menjalin kerja sama lintas agama guna menghadapi berbagai tantangan 
sosial dan politik (Saeful Mubarok & Rasyid, 2023). 
 Kebebasan beragama tidak hanya diakui sebagai hak asasi manusia, tetapi juga 
merupakan komponen penting dari nilai-nilai Pancasila yang menekankan pluralisme dan 
toleransi antarumat beragama. Dalam kerangka ini, prinsip-prinsip hak asasi manusia 
memegang peran sentral dalam menjaga kerukunan dan menyelesaikan konflik antaragama 
di IndonesiaPrinsip tersebut sejalan dengan ketentuan Undang-Undang Dasar 1945 yang 
menegaskan jaminan kebebasan bagi setiap warga negara untuk memeluk serta 
mengamalkan ajaran agamanya masing-masing. Dengan demikian, kebebasan beragama 
seharusnya menjadi dasar bagi negara dalam merespons berbagai dinamika kehidupan 
keagamaan, sekaligus menjadi fondasi dalam mewujudkan tatanan masyarakat yang inklusif, 
berkeadilan, dan demokratis (A Rellang dkk., 2024). 
 Meski demikian, dalam realitas sosial, keberagaman di Indonesia sering kali 
dihadapkan pada berbagai tantangan dan potensi konflik yang berkaitan dengan praktik 
moderasi beragama. Polarisasi di ruang publik maupun media sosial, disertai munculnya 



Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 6(2), 2025 | 217 
   

Copyright @ Mahda et al  

sikap intoleransi terhadap kelompok agama minoritas, kerap mengganggu keseimbangan 
dan harmoni sosial (Rudiana dkk., t.t.). Kondisi ini memperlihatkan urgensi moderasi 
beragama sebagai sikap tengah yang menuntut keseimbangan antara keteguhan dalam 
menjalankan ajaran agama sendiri dengan penghormatan terhadap keyakinan dan ibadah 
pemeluk agama lain. Pendekatan moderat semacam ini menjadi penting untuk mencegah 
munculnya kecenderungan ekstrem, baik berupa fanatisme sempit maupun liberalisme 
berlebihan yang dapat mengancam persatuan masyarakat (Muhibban, 2024). Dengan 
menegakkan prinsip moderasi, nilai-nilai toleransi, penghargaan terhadap perbedaan, serta 
kerukunan antarumat beragama dapat diperkuat, tidak hanya dalam konteks komunitas 
lokal dan nasional, tetapi juga dalam tataran hubungan antarbangsa di tingkat global 
(Sutrisno, 2019). 
 Penelitian terdahulu telah membahas berbagai aspek moderasi beragama. 
Salah satunya, Agus Arifandi dkk (2023) menekankan bahwa moderasi agama 
menumbuhkan toleransi dan penghormatan terhadap kepercayaan yang beragam, 
mempromosikan dialog dan kerja sama di antara agama yang berbeda. Ini menyoroti 
pentingnya memahami nilai-nilai bersama seperti cinta dan keadilan untuk mencapai 
harmoni dan mencegah ekstremisme (Arifand dkk., 2023) Sementara itu, Maulida Zahra 
Aullia dkk (2024) menyatakan bahwa moderasi agama di Indonesia mempromosikan 
toleransi dan penghormatan terhadap keragaman, yang sejalan dengan tema yang lebih 
luas yaitu harmoni antar agama dan identitas nasional (Aullia dkk., 2024) Dalam pandangan 
Choiriyah dkk (2022), moderasi agama melibatkan toleransi dan penghormatan terhadap 
keragaman, menganjurkan pendidikan Islam inklusif. Ini menyoroti pentingnya mengakui 
perbedaan, mempromosikan harmoni, dan peran pemimpin masyarakat dan pendidik dalam 
mendorong moderasi agama (Muchtar dkk., 2022) Selanjutnya, Chaerunnisa dan Mahmudi 
(2024) menekankan bahwa moderasi agama, sebagaimana berasal dari Al-Qur'an dan Hadis, 
mempromosikan keseimbangan, toleransi, dan harmoni, yang penting untuk menumbuhkan 
keragaman dan mencegah kekerasan dalam praktik keagamaan.(Chaerunnisa & Mahmudi, 
2024) Mohammad Dzaky Zaidan dkk (2024) pun menyatakan bahwa moderasi agama 
menjadi jembatan toleransi dan keragaman, dengan menyoroti kontribusi KH. Hasyim 
Asy'ari dan KH. Ahmad Dahlan dalam mempromosikan hubungan antaragama yang 
harmonis di Indonesia (Zaidan dkk., 2025) Meski demikian, hingga saat ini belum banyak 
penelitian yang secara khusus mengkaji relasi antara kebebasan beragama dan moderasi 
dalam Tafsir Al-Majid an-Nur, sebuah karya tafsir pada masa Orde Lama yang mencerminkan 
respons terhadap kondisi sosial-politik saat itu. Tafsir ini memiliki potensi kontribusi besar 
dalam membentuk narasi keagamaan yang moderat, namun masih jarang dijadikan objek 
kajian secara mendalam dalam konteks keindonesiaan kontemporer. 
 Moderasi beragama, menurut pandangan Islam, merupakan sikap yang seimbang 
antara menjalankan keyakinan sendiri dengan menghormati keberagaman praktik beragama 
orang lain. Sikap ini bertujuan untuk menciptakan harmoni dan toleransi dalam kehidupan 
bermasyarakat yang majemuk. Moderasi berfungsi sebagai jalan tengah yang 
menghindarkan umat dari sikap ekstrem dan fanatik yang dapat merusak kerukunan sosial. 
Berangkat dari persoalan yang telah diuraikan, penelitian ini berfokus pada analisis dan 
deskripsi penafsiran Hasbi Ash-Shiddieqy terhadap QS. Al-Baqarah ayat 256 yang 
menyinggung konsep kebebasan beragama sebagaimana dijelaskan dalam Tafsir Al-Majid 



Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 6(2), 2025 | 218 
   

Copyright @ Mahda et al  

an-Nur. Selain itu, penelitian ini juga berupaya menelusuri relevansi pandangan Hasbi 
mengenai kebebasan beragama dalam kaitannya dengan prinsip-prinsip hak asasi manusia 
yang dijamin oleh UUD 1945 serta implementasinya dalam realitas kehidupan beragama di 
Indonesia masa kini. 
 
Metode Penelitian 
 Penelitian ini merupakan studi kepustakaan (library research) yang bertujuan 
menganalisis prinsip kebebasan beragama dalam QS. Al-Baqarah ayat 256 serta relevansinya 
dengan konsep moderasi beragama sebagaimana dijelaskan dalam Tafsir Al-Majid an-Nur. 
Data primer dalam penelitian ini berupa teks Al-Qur’an dan penafsiran ayat tersebut dalam 
Tafsir Al-Majid an-Nur karya Hasbi Ash-Shiddieqy. Data sekunder meliputi literatur-literatur 
terkait tafsir, moderasi beragama, serta konsep kebebasan beragama dalam Islam dari 
sumber klasik maupun kontemporer. Analisis dilakukan dengan pendekatan tafsir tematik 
(maudhū‘i), yaitu menelusuri ayat-ayat dan konsep-konsep Al-Qur’an yang berkaitan 
dengan kebebasan beragama untuk melihat konteks, makna, dan implikasi teologisnya. 
Pendekatan ini bersifat deskriptif-kualitatif dengan tujuan mengungkap pemahaman 
mendalam terhadap pesan Al-Qur’an tentang kebebasan beragama dan relevansinya dalam 
membangun sikap moderat dalam kehidupan beragama.  
 
Hasil dan Diskusi 
Biografi dan Karya Teungku Muhammad Hasbi Ash-Ahiddieqy 
 Penulis Tafsir Al-Majid an-Nur adalah Teungku Muhammad Hasbi ash-Shiddieqy, 
seorang ulama asal Lhokseumawe, Aceh Utara, yang lahir pada bulan Jumadil Akhir 1321 H 
atau bertepatan dengan 10 Maret 1904 M, sekitar satu tahun setelah berakhirnya Perang 
Aceh (1873–1903). Ia merupakan anak pertama dari keluarga ulama terpandang di Aceh. 
Ayahnya, Teuku H. Husen ibn Mas’ud, dikenal sebagai tokoh agama berpengaruh, 
sedangkan ibunya, Teuku Amrah binti Teuku Abd al-Aziz, merupakan keturunan seorang 
qadhi dan ulama besar yang pernah menjabat sebagai Sri Maharaja Mangkubumi di 
Lhokseumawe. Jabatan tersebut kemudian dilanjutkan oleh menantunya, Teuku Husen ibn 
Mas’ud, yang juga ayah dari Hasbi (N. Shiddiqi, 1997). 
 Hasbi ash-Shiddieqy dikenal sebagai seorang ulama sekaligus intelektual Muslim 
yang menguasai berbagai cabang ilmu keislaman, seperti fikih, hadis, tafsir, dan ilmu kalam. 
Ia juga dikenal luas sebagai penulis produktif serta seorang mujaddid pembaharu yang 
berdakwah dengan menyerukan umat untuk kembali merujuk kepada Al-Qur’an dan Sunnah 
Nabi Muhammad SAW. Perjalanan intelektual Hasbi dimulai dari menuntut ilmu di pesantren 
milik ayahnya. Namun pencariannya tidak berhenti di situ; ia kemudian melanjutkan 
pendidikan ke berbagai pesantren lainnya di wilayah Aceh. Dalam pengembaraannya itu, 
Hasbi bertemu dengan seorang ulama besar pada masanya, yaitu Muhammad bin al-
Kalaaliy, yang berasal dari keturunan Arab. Dari perjumpaan tersebut, Hasbi mendapatkan 
kesempatan untuk memperdalam berbagai ilmu keislaman secara langsung, meliputi logika 
(mantiq), fikih, hadis, ilmu nahwu, sharaf, tafsir, serta ilmu kalam (Dewan Redaksi 
Ensiklopedia Islam, 1997). 

Dalam bidang tafsir dan ilmu Al-Qur’an, Hasbi ash-Shiddieqy dikenal produktif 
dengan sejumlah karya penting, antara lain Tafsir Al-Qur’an al-Majid an-Nur, Ilmu-Ilmu Al-



Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 6(2), 2025 | 219 
   

Copyright @ Mahda et al  

Qur’an, Sejarah dan Pengantar Ilmu Al-Qur’an/Tafsir, serta Tafsir Al-Bayan. 
Pada bidang hadis, kontribusinya tampak melalui karya-karya seperti Mutiara Hadis (delapan 
jilid), Sejarah dan Pengantar Ilmu Hadis, Pokok-Pokok Ilmu Dirayah Hadis (dua jilid), dan 
Koleksi Hadis-Hadis Hukum. 
     Sementara dalam ranah fikih, ia menulis berbagai buku yang membahas hukum dan 
praktik keagamaan Islam, di antaranya Hukum-Hukum Fiqh Islam, Pengantar Ilmu Fiqh, 
Pengantar Hukum Islam, Fiqh Mawaris, serta seri Pedoman Ibadah yang mencakup Pedoman 
Shalat, Pedoman Zakat, Pedoman Puasa, dan Pedoman Haji. Selain itu, ia juga menulis 
Peradilan dan Hukum Acara Islam, Interaksi Fiqh Islam dengan Syariat Agama Lain (Hukum 
Antar Golongan), Kuliah Ibadah, dan Pidana Mati dalam Syariat Islam. 
          Adapun dalam bidang kajian umum, Hasbi turut menulis karya dua jilid berjudul Al-
Islam, yang membahas prinsip-prinsip dasar ajaran Islam secara komprehensif (Ash-
Shiddieqy, 2000). 
Karakteristik Tafsir Al-Majid An-Nuur 
 Karakteristik Tafsir Al-Nur karya Hasbi ash-Shiddieqy tampak dari penggunaan 
bahasa Indonesia yang lugas, langsung ke pokok persoalan, dan mudah dipahami tanpa 
kesan bertele-tele. Penafsiran ayat-ayat yang bercorak hukum (fikih) disajikan lebih panjang 
dan mendalam dibandingkan ayat-ayat dengan tema non-hukum, sejalan dengan latar 
belakang keilmuan Hasbi yang kuat dalam bidang fikih. Tafsir ini juga dilengkapi dengan 
teks Al-Qur’an dalam tulisan latin, sehingga memudahkan pembaca pemula atau mualaf 
yang belum mampu membaca huruf Arab. Meskipun bersifat ringkas, penafsiran tetap 
mampu menjelaskan substansi ayat secara jelas dan sistematis. Penyusunannya mengikuti 
urutan mushaf (tafsir tartīb muṣḥafī), serta pada bagian akhir penafsiran ayat selalu 
disertakan kesimpulan mufassir untuk membantu pembaca menangkap inti pembahasan. 
Tafsir Al-Nur tidak memuat tafsir lafzi atau penafsiran per kata, juga tidak disertai penjelasan 
gramatikal seperti nahwu dan sharaf. Ayat-ayat non-hukum pun tidak diuraikan secara rinci 
sebagaimana ayat-ayat hukum, suatu ciri yang menegaskan orientasi fikih dalam corak 
penafsiran Hasbi (Munsihah, 2021). 
Analisis QS. Al-Baqarah 2:256 dalam Tafsir Al-Majid an-Nur 
 

ّدلا ىفَِ هارَكْاِ لآَ  لاَ ىقْٰثوُلْا ةِوَرُْعلْابِ كَسَمَْتسْا دَِقَف Fِّٰابِ نْۢمِؤُْیوَ تِوُْغاَّطلابِ رُْفكَّْی نْمََفۚ ِ يَّغلْا نَمُِ دشُّْرلا نََّیَبَّت دَْق نِۗیِْ
  مٌیْلِعَ عٌیْمِسَُ Fّٰاوَۗ اھََل مَاصَفِنْا
 

 
Artinya : Tidak ada paksaan dalam (menganut) agama (Islam). Sungguh, telah jelas 
jalan yang benar dari jalan yang sesat. Siapa yang ingkar kepada tagut dan beriman 
kepada Allah sungguh telah berpegang teguh pada tali yang sangat kuat yang tidak 
akan putus. Allah Maha Mendengar lagi Maha Mengetahui. (Qur’an Kemenag, t.t.). 

 Ayat “Lā ikrāha fī ad-dīn” (tidak ada paksaan dalam agama) menjadi salah satu 
landasan penting dalam Islam yang menegaskan bahwa keimanan adalah persoalan batin 
yang tak dapat dipaksakan. Dalam Tafsir Al-Majid an-Nur, Hasbi Ash-Shiddieqy menekankan 
bahwa iman adalah bentuk ketundukan dan kepatuhan (khudū‘), yang hanya bisa tumbuh 
melalui penjelasan yang meyakinkan dan bukan melalui tekanan atau kekerasan. 
Menurutnya, tidak ada seorang pun yang bisa menguasai hati orang lain. 
 Penafsiran ini sekaligus menjadi bantahan terhadap tuduhan pihak-pihak tertentu 



Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 6(2), 2025 | 220 
   

Copyright @ Mahda et al  

yang menyatakan bahwa Islam disebarkan dengan pedang. Hasbi menggarisbawahi bahwa 
sejarah membuktikan sebaliknya selama masa awal dakwah di Mekah, Nabi Muhammad 
SAW justru menghadapi tekanan dan penyiksaan, bukan melakukan paksaan. Bahkan, ayat 
ini diturunkan tiga tahun setelah hijrah, saat Nabi telah memiliki kekuatan politik dan militer 
di Madinah. Namun, justru pada masa itulah Allah menegaskan prinsip “tidak ada paksaan 
dalam beragama.” 
 Selanjutnya, Hasbi menjelaskan bahwa ayat ini juga mengandung unsur targhīb 
(dorongan) dan tarhīb (peringatan). Frasa “Qad tabayyana ar-rusyd min al-ghayy” 
mengandung makna bahwa kebenaran (ar-rusyd) dan kesesatan (al-ghayy) telah jelas 
perbedaannya. Maka, dalam kondisi demikian, paksaan menjadi tidak relevan, karena setiap 
individu dapat memilih berdasarkan akal dan hati nuraninya. 
 Terkait konteks sejarah, Hasbi menyebutkan bahwa peperangan dalam Islam 
bukanlah untuk memaksa orang masuk Islam, melainkan bentuk pembelaan diri terhadap 
gangguan kaum musyrik. Bahkan, ketika mereka memilih tetap memeluk agama lama dan 
membayar jizyah sebagai bentuk perjanjian damai, umat Islam tidak memerangi mereka. 
 Penafsiran terhadap frasa “fa man yakfur biṭ-ṭāghūt wa yu’min billāh…” juga 
mendapat perhatian khusus. Hasbi menyatakan bahwa siapa pun yang meninggalkan 
penyembahan terhadap selain Allah (termasuk berhala, hawa nafsu, dan sistem batil), dan 
meyakini keesaan Allah serta kerasulan Nabi, maka ia telah berpegang teguh pada al-‘urwah 
al-wuthqā pegangan kokoh yang tidak akan terputus. Dalam analoginya, Hasbi 
menggambarkan al-‘urwah al-wuthqā seperti pohon rindang yang menjadi tempat berteduh 
dari panas kehidupan. Analogi ini menunjukkan bahwa keimanan kepada Allah memberikan 
ketenangan dan perlindungan sejati. 
 Penutup ayat ini, “Wallāhu Samī‘un ‘Alīm,” mengandung penegasan bahwa Allah 
Maha Mendengar dan Maha Mengetahui. Allah mengetahui siapa yang beriman dengan 
jujur dari lubuk hati, bukan sekadar ucapan di lisan. Karena itu, keimanan yang tulus dan 
sadar inilah yang menjadi pijakan bagi kebebasan beragama. 
 Secara keseluruhan, tafsir Hasbi Ash-Shiddieqy atas ayat ini menegaskan bahwa Islam 
mengakui dan menjamin hak setiap individu untuk memilih keyakinan secara bebas tanpa 
paksaan. Prinsip kebebasan beragama ini menjadi pondasi yang sangat penting dalam 
membangun sikap moderasi beragama, karena mengajarkan umat Islam untuk saling 
menghormati dan menghargai keberagaman keyakinan yang ada di masyarakat. Dengan 
demikian, umat diajak untuk menjalankan ajaran agamanya dengan penuh keyakinan, 
namun tetap membuka ruang dialog dan toleransi terhadap perbedaan, tanpa harus 
mengorbankan prinsip dan nilai dasar yang diyakini. Pendekatan ini membantu menciptakan 
kehidupan beragama yang harmonis, damai, dan mampu meredam sikap ekstrem yang 
dapat memecah belah umat (M. H. Shiddiqi, 2000). 
 
Kebebasan Beragama sebagai Pilar Moderasi 
 Kebebasan beragama merupakan fondasi penting dalam konsep moderasi beragama 
yang menekankan nilai toleransi serta penghormatan terhadap keragaman keyakinan. 
Prinsip ini mendapat landasan hukum yang kuat dalam Undang-Undang Dasar 1945 sebagai 
bagian integral dari Hak Asasi Manusia (Cipto dkk., t.t.). Setiap warga negara memiliki hak 
untuk menentukan dan menganut agama sesuai dengan pilihannya, sementara negara 



Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 6(2), 2025 | 221 
   

Copyright @ Mahda et al  

berkewajiban menjamin keamanan serta kebebasan dalam menjalankan ibadah menurut 
agama masing-masing. Meski demikian, praktik kebebasan beragama di Indonesia masih 
menghadapi sejumlah tantangan, seperti tindakan kekerasan berlatar agama, pembatasan 
terhadap aliran tertentu, dan kriminalisasi terhadap individu yang dianggap menyimpang 
dari ajaran umum. Ketentuan mengenai kebebasan beragama juga ditegaskan dalam Pasal 
22 Undang-Undang Nomor 39 Tahun 1999 tentang Hak Asasi Manusia, yang menegaskan 
bahwa: (1) setiap orang berhak memeluk agama dan beribadah sesuai dengan agama serta 
kepercayaannya, dan (2) negara wajib menjamin kebebasan tersebut bagi seluruh warga 
tanpa diskriminasi (Puspitasari dkk., 2021).  
 Multikulturalisme dan kebebasan beragama bukan berarti menyamakan semua 
agama, melainkan mengakui bahwa setiap agama memiliki ajaran yang berbeda. Perbedaan 
dalam pendapat dan keyakinan merupakan hal yang penting, tetapi perpecahan dan 
pertentangan dapat membawa malapetaka (Setyazi dkk., 2022). Oleh karena itu, perbedaan 
dalam pandangan pribadi harus dibedakan dari konflik dalam masyarakat secara 
keseluruhan. Perbedaan tersebut seharusnya tidak menjadi alasan untuk menumbuhkan 
konflik, tetapi justru bisa menjadi sarana untuk lebih memahami anugerah Tuhan yang jelas 
terlihat dan mempererat keharmonisan serta toleransi antar umat (Sopiyan dkk., 2022). 
 Dalam realitas masyarakat Indonesia yang plural, moderasi beragama memegang 
peranan penting dalam mewujudkan harmoni antarumat beragama di tengah keragaman 
keyakinan dan tradisi. Menghadapi perbedaan pandangan dan penafsiran ajaran agama, 
diperlukan visi serta langkah konkret untuk menjaga keseimbangan, toleransi, dan 
kedamaian dalam kehidupan beragama (Handayani, 2023). Moderasi beragama hadir 
sebagai posisi tengah yang mendorong sikap saling menghormati, menjauhkan umat dari 
intoleransi, radikalisme, dan ekstremisme yang berpotensi menimbulkan perpecahan. 
Semangat moderasi ini berfungsi sebagai penengah antara dua kutub ekstrem dalam 
beragama. Di satu sisi terdapat kelompok dengan pandangan kaku yang menganggap 
hanya tafsirnya yang benar dan menilai tafsir lain sebagai kesesatan mereka sering 
digolongkan sebagai kaum ultra-konservatif. Di sisi lain ada kelompok yang menekankan 
rasionalitas secara berlebihan hingga mengabaikan nilai-nilai fundamental agama demi 
alasan toleransi yang terlalu longgar, yang sering disebut ekstrem liberal. Kedua 
kecenderungan ini membutuhkan pendekatan moderat agar keseimbangan dan 
ketentraman dalam beragama dapat tetap terpelihara (Moderasi beragama, 2019).  
 kebebasan beragama merupakan fondasi krusial dalam moderasi beragama yang 
mengedepankan toleransi dan penghormatan atas perbedaan keyakinan. Kebebasan ini 
tidak hanya dijamin oleh konstitusi dan undang-undang nasional, tetapi juga menjadi 
landasan bagi terciptanya kerukunan sosial di tengah keberagaman Indonesia (Santoso, 
2024). Dengan mengakui bahwa perbedaan agama adalah bagian alami dari kehidupan 
berbangsa, moderasi beragama mengajak masyarakat untuk menghindari sikap ekstrem dan 
radikal yang dapat memecah belah, serta mengembangkan sikap saling menghormati dan 
pengertian. 
 
Kebebasan Beragama dalam Tafsir Al-Majid an-Nur dan UUD 1945 
 Pasal 28E Undang-Undang Dasar Negara Republik Indonesia Tahun 1945 hasil 
amandemen menegaskan bahwa setiap warga negara memiliki hak untuk memeluk agama 



Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 6(2), 2025 | 222 
   

Copyright @ Mahda et al  

serta menjalankan ibadah sesuai dengan ajaran agamanya (ayat 1). Selain itu, pasal tersebut 
juga memberikan jaminan atas kebebasan bagi setiap individu untuk meyakini 
kepercayaannya dan mengekspresikan pikiran maupun keyakinannya berdasarkan suara hati 
nurani (ayat 2). Kendati demikian, secara yuridis Indonesia hanya mengakui enam agama 
resmi sebagaimana tercantum dalam Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1965 tentang 
Pencegahan Penyalahgunaan dan/atau Penodaan Agama, yaitu Islam, Kristen, Katolik, 
Hindu, Buddha, dan Khonghucu. Melalui konstitusinya, negara berperan menjamin serta 
melindungi hak-hak asasi setiap warga negara, terutama dalam aspek kebebasan beragama 
dan berkeyakinan. Kebebasan ini juga didukung oleh pemerintah lewat Peraturan Bersama 
Menteri Agama dan Menteri Dalam Negeri Nomor 9/8 Tahun 2006, yang mengatur tugas 
kepala daerah dalam menjaga kerukunan antarumat beragama, memberdayakan forum 
kerukunan umat beragama, dan mendukung pendirian rumah ibadah. Dengan adanya 
landasan konstitusi dan peraturan tersebut, pemerintah berupaya menciptakan hubungan 
antaragama yang harmonis dan saling menghormati dalam kehidupan beragama di 
Indonesia. Harapannya, seluruh pemeluk agama dapat menunjukkan agama yang membawa 
pesan kedamaian, cinta, dan kasih sayang (Utama & Toni, 2020). 
 Tafsir Al-Majid an-Nur menjelaskan bahwa ayat "Lā ikrāha fī ad-dīn" menunjukkan 
bahwa agama tidak boleh dipaksakan. Iman hanya tumbuh dari keyakinan yang datang dari 
hati, bukan dari tekanan. Hasbi Ash-Shiddieqy menyebutkan bahwa Islam memberi ruang 
bagi setiap orang untuk memilih kepercayaannya dengan sadar. Nabi Muhammad SAW 
sendiri tidak pernah memaksa orang lain masuk Islam, bahkan saat beliau sudah memiliki 
kekuatan di Madinah. Penafsiran ini menegaskan bahwa Islam menghargai kebebasan 
beragama dan mendorong umatnya untuk bersikap terbuka terhadap perbedaan keyakinan. 
Sikap ini penting agar kehidupan beragama bisa berjalan dengan tenang dan damai di 
tengah masyarakat yang beragam (Ash-Shiddieqy, 2000). 
 Dari uraian di atas, dapat dipahami bahwa kebebasan beragama dalam konteks 
Indonesia tidak hanya dijamin oleh konstitusi negara, tetapi juga selaras dengan nilai-nilai 
ajaran Islam sebagaimana dijelaskan dalam Tafsir Al-Majid an-Nur. Pemahaman Hasbi Ash-
Shiddieqy terhadap ayat "Lā ikrāha fī ad-dīn" sejalan dengan prinsip-prinsip hak asasi 
manusia dalam UUD 1945, yang menempatkan kebebasan beragama sebagai hak dasar 
yang tidak dapat diganggu. Kesesuaian antara nilai keislaman dan nilai kebangsaan ini 
menunjukkan bahwa ajaran agama dan sistem hukum negara dapat berjalan beriringan 
dalam membangun masyarakat yang toleran dan damai di tengah keberagaman. 
 
Kesimpulan 
 Kebebasan beragama jadi bagian penting dari semangat moderasi beragama yang 
mengajarkan kita untuk saling menghargai perbedaan keyakinan. Di negara seperti 
Indonesia yang punya banyak latar belakang agama, hal ini jadi sangat penting untuk 
menjaga kerukunan. Meski secara hukum sudah dijamin, kenyataannya masih sering muncul 
persoalan, mulai dari pelarangan ajaran sampai diskriminasi terhadap kelompok tertentu. 
Moderasi beragama hadir sebagai jalan tengah bukan memaksakan satu pandangan, tapi 
juga tidak membiarkan kebebasan jadi tanpa batas. Sikap ini mendorong masyarakat untuk 
tetap teguh pada keyakinan, tapi terbuka dalam perbedaan.Kebebasan beragama di 
Indonesia tidak hanya dijamin oleh konstitusi, tapi juga sejalan dengan ajaran Islam 



Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 6(2), 2025 | 223 
   

Copyright @ Mahda et al  

sebagaimana dijelaskan dalam Tafsir Al-Majid an-Nur. Hasbi Ash-Shiddieqy menekankan 
bahwa iman tidak bisa dipaksakan, dan setiap orang berhak memilih keyakinannya secara 
sadar tanpa tekanan. Prinsip ini selaras dengan pasal-pasal dalam UUD 1945 yang mengatur 
hak individu untuk memeluk dan menjalankan agama sesuai hati nurani. Dalam praktiknya, 
negara turut menjaga kerukunan lewat regulasi dan kebijakan yang mendukung 
keharmonisan antarumat beragama. Hal ini menunjukkan bahwa nilai-nilai agama dan 
hukum negara bisa saling mendukung dalam menciptakan kehidupan yang damai dan saling 
menghargai di tengah masyarakat yang beragam. 
 
Daftar Pustaka 
A Rellang, Kamilah, K., & Nazaruddin, N. (2024). Penggunaan prinsip hak asasi manusia 

untuk menyelesaikan konflik agama di Indonesia: Pandangan hukum nasional dan 
Islam. Jurnal Al-Ahkam: Jurnal Hukum Pidana Islam, 6(1), 33–44. 
https://doi.org/10.47435/al-ahkam.v6i1.2445 

Arifand, A., Fathikasari, S. E., Kurniasih, M., Rahmadani, N. F., Putri, A., Setiawan, A. A., 
Oktania, A. S., & Rachmadian, A. E. (2023). Membangun Harmoni Dan Toleransi 
Melalui Moderasi Beragama. Ta’rim: Jurnal Pendidikan Dan Anak Usia Dini, 4(2), 
Article 2. https://doi.org/10.59059/tarim.v4i2.136 

Ash-Shiddieqy, T. M. H. (2000). Tafsir Al-Qur’anul Majid Al-Nur (Vol. 1). Bulan Bintang. 
Aullia, M. Z., Hanun, F. H., Syahputra, M. A. A.-H., & Anbiya, B. F. (2024). Moderasi 

Beragama di Indonesia Sebagai Bentuk Penguatan Identitas Nasional. Civic Society 
Research and Education: Jurnal Pendidikan Pancasila Dan Kewarganegaraan, 5(2), 
Article 2. https://doi.org/10.57094/jpkn.v5i2.1683 

Chaerunnisa, & Mahmudi. (2024). Moderasi Beragama: Perspektif Al-Qur’an dan Hadis. 
Reslaj: Religion Education Social Laa Roiba Journal, 6(5), Article 5. 
https://doi.org/10.47467/reslaj.v6i5.1171 

Cipto, C., Rohmah, S. N., & Rahim, A. (t.t.). Peran Ma’had Al-Zaytun dalam Penerapan Nilai-
Nilai Pluralisme Berdasarkan Pasal 28e Ayat (3) Undang-Undang Dasar 1945 dan 
Fiqh Siyasah | JIIP - Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan. Diambil 1 Januari 2026, dari 
http://www.jiip.stkipyapisdompu.ac.id/jiip/index.php/JIIP/article/view/5968 

Dewan Redaksi Ensiklopedia Islam. (1997). Ensiklopedia Islam. Dalam Ensiklopedia Islam 
(Vol. 2, hlm. 94). Ichtiar Baru Van Hoeve. 

Handayani, L. (2023). Toleransi Beragama Masyarakat Kota Sukabumi dalam 
Mengembangkan Kerukunan Beragama [Masters, UIN Sunan Gunung Djati 
Bandung]. https://digilib.uinsgd.ac.id/80083/ 

Moderasi beragama (Cetakan pertama). (2019). Badan Litbang dan Diklat, Kementerian 
Agama RI. 

Muchtar, C., Noviani, D., Mardeli, Mutiara, & Dey, M. (2022). Moderation In The Framework 
Of Life. International Journal of Islamic Education, Research and Multiculturalism 
(IJIERM), 4(2), Article 2. https://doi.org/10.47006/ijierm.v4i2.142 



Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 6(2), 2025 | 224 
   

Copyright @ Mahda et al  

Muhibban, L. (2024). Pemikiran Moderat Muhammad Quraish Shihab dalam Tafsir Al 
Mishbah [Masters, Universitas PTIQ Jakarta]. 
https://repository.ptiq.ac.id/id/eprint/1901/ 

Munsihah, M. R. H. dan A. (2021). Makanan Sehat dan Halal Dalam Al-Qur’an (Studi Analisis 
dalam Tafsir Al-Qur’anul Majid An-Nur T.M Hasbi Ash-Shiddieqy). Al-Dhikra, 3(2), 
Article 2. https://journal.ptiq.ac.id/index.php/aldhikra/article/view/242 

Permana, R. M. R. (t.t.). Data Jumlah Penduduk Indonesia Menurut Agama pada Semester 
I/2024. Data Indonesia: Data Indonesia for Better Decision. Valid, Accurate, Relevant. 
Diambil 18 Mei 2025, dari https://dataindonesia.id/varia/detail/data-jumlah-
penduduk-indonesia-menurut-agama-pada-semester-i2024 

Puspitasari, R., Dewi, D. A., & Furnamasari, Y. F. (2021). Hak Asasi Manusia untuk Kebebasan 
Beragama. Jurnal Pendidikan Tambusai, 5(3), 7304–7309. 
https://doi.org/10.31004/jptam.v5i3.2144 

Qur’an Kemenag. (t.t.). Diambil 20 Mei 2025, dari https://quran.kemenag.go.id/quran/per-
ayat/surah/2?from=256&to=286 

Rudiana, R., Komara, E., & Umam, H. (t.t.). Internalisasi Nilai-Nilai Multikulturalisme dan 
Toleransi dalam Sistem Moderasi Beragama | JIIP - Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan. 
Diambil 1 Januari 2026, dari 
http://jiip.stkipyapisdompu.ac.id/jiip/index.php/JIIP/article/view/9297 

Saeful Mubarok, A. Z., & Rasyid, A. F. (2023). Moderasi Beragama dalam Tinjauan Maqashid 
Syariah (Cetakan 1). Selaras Media Kreasindo. 

Santoso, H. E. (2024). Moderasi Beragama dan Hak Asasi Manusia (HAM): Analisis Peran 
Agama dalam Memperkuat Toleransi dan Kesetaraan. IN RIGHT: Jurnal Agama Dan 
Hak Azazi Manusia, 13(1), 51–81. https://doi.org/10.14421/inright.v13i1.3599 

Setyazi, G., Subandi, S., & Abas, E. (2022). Pendidikan Multikultural dalam Bingkai Pemikiran 
Nasionalis Religius; Komparasi Konsep Abdurrahman Wahid dan Nurcholish Madjid. 
Fitrah: Journal of Islamic Education, 3(2), 191–208. 
https://doi.org/10.53802/fitrah.v3i2.271 

Shiddiqi, M. H. (2000). Tafsir Al-Qur’anul Majid An-Nuur: Vol. 1 (surat 1-4) (Cetakan kedua, 
edisi kedua). Pustaka Rizki Putra. 

Shiddiqi, N. (1997). Fiqh Indonesia: Penggagas dan Gagasannya. Pustaka Belajar. 
Sopiyan, W., Hidayat, R. H., Setiawati, R., & Hadi, F. N. (2022). Integrasi Sosial Dalam 

Masyarakat Beragama Sebagai Mediasi Konflik Sosial. El-Ghiroh : Jurnal Studi 
Keislaman, 20(02), 235–250. https://doi.org/10.37092/el-ghiroh.v20i02.381 

Sutrisno, E. (2019). Aktualisasi Moderasi Beragama di Lembaga Pendidikan. Jurnal Bimas 
Islam, 12(2), Article 2. https://doi.org/10.37302/jbi.v12i2.113 

Utama, A. S., & Toni, T. (2020). Perlindungan Negara Terhadap Kebebasan Beragama Di 
Indonesia Menurut Undang-Undang Dasar 1945. CIVITAS (JURNAL PEMBELAJARAN 
DAN ILMU CIVIC), 6(2), Article 2. https://doi.org/10.36987/civitas.v2i1.1072 



Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 6(2), 2025 | 225 
   

Copyright @ Mahda et al  

Zaidan, M. D., Qotrunnada, E., Hasna, K. L., Pratama, A. bani R., & Fadhil, A. (2025). 
Moderasi Beragama Sebagai Pilar Kebhinekaan: Telaah Pemikiran Kh. Hasyim Asy’ari 
dan Kh. Ahmad Dahlan. Jurnal Ilmu Pendidikan Dan Sosial, 3(4), Article 4. 
https://doi.org/10.58540/jipsi.v3i4.674 

 


