Homepage: https://jogoroto.org
Hamalatul Qur’an: Jurnal limu-limu
Al-Qur'an
Volume 6 Issue 2 2025, Pages 215-225
ISSN: 2722-8991 (Cetak); 2722-8983 (Online)

Kebebasan Beragama sebagai Pilar Moderasi: Analisis
QS. Al-Bagarah 2:256 dalam Tafsir Al-Majid An-Nur

Mahda’, Nor Afifah?, Nismah Sa’adah?, Nisa Ghina Raudatul Jannah3, Akhmad
Dasuki?, Taufik Warman Mahfuzh®
"Universitas Islam Negeri Palangka Raya
Universitas Islam Negeri Palangka Raya
3Universitas Islam Negeri Palangka Raya
4Universitas Islam Negeri Palangka Raya
*Universitas Islam Negeri Palangka Raya

Email Correspondence;

Mhdaa.92 @gmail.com
Afifaharpan29@gmail.com
Nismahsaadah2313130046@fuad.iain.palangkaraya.ac.id
Nisaghina402@gmail.com
akhmaddasuki@iain-palangkaraya.ac.id
taufik. warman.mahfuzh@iain-palangkaraya.ac.id

Abstract

Religious freedom in Indonesia plays a vital role in preserving social harmony and peace among
people of diverse faiths. Although the Constitution guarantees every citizen the right to choose and
practice their religion, challenges often emerge in reality, including social tensions arising from
religious differences. This study examines Hasbi Ash-Shiddieqy’s interpretation of QS. Al-Bagarah
verse 256 in Tafsir Al-Majid an-Nur as a basis for understanding the Islamic concept of religious
freedom. It also explores how his perspective aligns with the human rights principles recognized in
Indonesia. Employing a qualitative descriptive method through a library research approach, this study
analyzes both the tafsir text and relevant scholarly works. The findings reveal that Hasbi Ash-
Shiddieqy underscores the Qur'anic notion that religion must not be imposed, as genuine faith
originates from personal conviction and inner awareness rather than external coercion. His
interpretation links religious freedom with the value of moderation, which advocates tolerance,
respect for diversity, and the pursuit of social harmony in a plural society. Ultimately, Hasbi’s thought
reinforces Islam’s image as an inclusive religion that upholds individual freedom in faith, serving as
a crucial pillar in fostering a just, peaceful, and respectful community.

Keywords: Religious Moderation, Tafsir Al-Majid an-Nur, Hasbi Ash-Shiddieqy

Copyright @ Mahda et al


https://jogoroto.org/
mailto:Mhdaa.92@gmail.com
mailto:Afifaharpan29@gmail.com
mailto:Nismahsaadah2313130046@fuad.iain.palangkaraya.ac.id
mailto:Nisaghina402@gmail.com
mailto:akhmaddasuki@iain-palangkaraya.ac.id
mailto:taufik.warman.mahfuzh@iain-palangkaraya.ac.id

Hamalatul Qur'an: Jurnal llmu-limu Al-Qur'an, 6(2), 2025 | 216

Abstrak

Kebebasan beragama di Indonesia menjadi salah satu aspek yang sangat penting dalam menjaga
kerukunan dan kedamaian antarwarga yang berbeda keyakinan. Meskipun konstitusi sudah
memberikan jaminan hak bagi setiap warga negara untuk memilih dan menjalankan agamanya
masing-masing, dalam praktiknya sering muncul berbagai tantangan, termasuk konflik sosial yang
terkait dengan perbedaan agama. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis tafsir QS. Al-Baqarah
ayat 256 dalam karya Hasbi Ash-Shiddieqy yang terdapat dalam Tafsir Al-Majid an-Nur, sebagai
dasar pemahaman konsep kebebasan beragama dalam Islam. Selain itu, penelitian ini juga meninjau
relevansi pandangan tersebut dengan nilai-nilai hak asasi manusia yang berlaku di Indonesia.
Metode yang digunakan adalah penelitian kualitatif dengan pendekatan deskriptif, menggunakan
studi kepustakaan terhadap teks tafsir dan literatur pendukung. Hasil penelitian menunjukkan bahwa
Hasbi Ash-Shiddieqy menegaskan bahwa tidak ada paksaan dalam beragama karena keimanan harus
berasal dari pilihan hati dan kesadaran pribadi, bukan karena tekanan dari pihak manapun. Tafsir ini
menghubungkan kebebasan beragama dengan prinsip moderasi yang mengedepankan toleransi,
penghormatan atas perbedaan, dan upaya menjaga kerukunan sosial di tengah masyarakat yang
plural. Pandangan Hasbi memperkuat peran Islam sebagai agama yang inklusif dan menjunjung
tinggi kebebasan individu dalam menjalankan agamanya, yang merupakan pilar penting dalam
membangun masyarakat yang damai, adil, dan saling menghargai satu sama lain.

Kata Kunci: Moderasi Beragama, Tafsir Al-Majid an-Nur, Hasbi Ash-Shiddieqy

Pendahuluan

Indonesia dikenal sebagai negara yang memiliki keragaman etnis, budaya, dan
agama. Berdasarkan data Kementerian Dalam Negeri (Kemendagri) tahun 2024, sekitar
87,08% dari total penduduk Indonesia, atau sekitar 24593 juta jiwa, tercatat sebagai
pemeluk agama Islam (Permana, t.t.). Secara umum, masyarakat Muslim di Indonesia
memiliki pemahaman yang baik mengenai pentingnya bersikap moderat dalam menjalankan
ajaran agama. Mereka menyadari bahwa setiap individu memiliki kebebasan untuk memilih
dan menjalankan agama yang diyakini, serta melihat keberagaman sebagai suatu kekayaan
yang harus dijaga dalam kehidupan berbangsa. Selain itu, umat Islam di Indonesia juga
menunjukkan keterbukaan dalam menghargai norma-norma sosial dan budaya setempat,
serta aktif dalam menjalin kerja sama lintas agama guna menghadapi berbagai tantangan
sosial dan politik (Saeful Mubarok & Rasyid, 2023).

Kebebasan beragama tidak hanya diakui sebagai hak asasi manusia, tetapi juga
merupakan komponen penting dari nilai-nilai Pancasila yang menekankan pluralisme dan
toleransi antarumat beragama. Dalam kerangka ini, prinsip-prinsip hak asasi manusia
memegang peran sentral dalam menjaga kerukunan dan menyelesaikan konflik antaragama
di IndonesiaPrinsip tersebut sejalan dengan ketentuan Undang-Undang Dasar 1945 yang
menegaskan jaminan kebebasan bagi setiap warga negara untuk memeluk serta
mengamalkan ajaran agamanya masing-masing. Dengan demikian, kebebasan beragama
seharusnya menjadi dasar bagi negara dalam merespons berbagai dinamika kehidupan
keagamaan, sekaligus menjadi fondasi dalam mewujudkan tatanan masyarakat yang inklusif,
berkeadilan, dan demokratis (A Rellang dkk., 2024).

Meski demikian, dalam realitas sosial, keberagaman di Indonesia sering kali
dihadapkan pada berbagai tantangan dan potensi konflik yang berkaitan dengan praktik
moderasi beragama. Polarisasi di ruang publik maupun media sosial, disertai munculnya

Copyright @ Mahda et al



Hamalatul Qur'an: Jurnal llmu-limu Al-Qur'an, 6(2), 2025 | 217

sikap intoleransi terhadap kelompok agama minoritas, kerap mengganggu keseimbangan
dan harmoni sosial (Rudiana dkk. t.t.). Kondisi ini memperlihatkan urgensi moderasi
beragama sebagai sikap tengah yang menuntut keseimbangan antara keteguhan dalam
menjalankan ajaran agama sendiri dengan penghormatan terhadap keyakinan dan ibadah
pemeluk agama lain. Pendekatan moderat semacam ini menjadi penting untuk mencegah
munculnya kecenderungan ekstrem, baik berupa fanatisme sempit maupun liberalisme
berlebihan yang dapat mengancam persatuan masyarakat (Muhibban, 2024). Dengan
menegakkan prinsip moderasi, nilai-nilai toleransi, penghargaan terhadap perbedaan, serta
kerukunan antarumat beragama dapat diperkuat, tidak hanya dalam konteks komunitas
lokal dan nasional, tetapi juga dalam tataran hubungan antarbangsa di tingkat global
(Sutrisno, 2019).

Penelitian terdahulu telah membahas berbagai aspek moderasi beragama.
Salah satunya, Agus Arifandi dkk (2023) menekankan bahwa moderasi agama
menumbuhkan toleransi dan penghormatan terhadap kepercayaan yang beragam,
mempromosikan dialog dan kerja sama di antara agama yang berbeda. Ini menyoroti
pentingnya memahami nilai-nilai bersama seperti cinta dan keadilan untuk mencapai
harmoni dan mencegah ekstremisme (Arifand dkk., 2023) Sementara itu, Maulida Zahra
Aullia dkk (2024) menyatakan bahwa moderasi agama di Indonesia mempromosikan
toleransi dan penghormatan terhadap keragaman, yang sejalan dengan tema yang lebih
luas yaitu harmoni antar agama dan identitas nasional (Aullia dkk., 2024) Dalam pandangan
Choiriyah dkk (2022), moderasi agama melibatkan toleransi dan penghormatan terhadap
keragaman, menganjurkan pendidikan Islam inklusif. Ini menyoroti pentingnya mengakui
perbedaan, mempromosikan harmoni, dan peran pemimpin masyarakat dan pendidik dalam
mendorong moderasi agama (Muchtar dkk., 2022) Selanjutnya, Chaerunnisa dan Mahmudi
(2024) menekankan bahwa moderasi agama, sebagaimana berasal dari Al-Qur'an dan Hadis,
mempromosikan keseimbangan, toleransi, dan harmoni, yang penting untuk menumbuhkan
keragaman dan mencegah kekerasan dalam praktik keagamaan.(Chaerunnisa & Mahmudi,
2024) Mohammad Dzaky Zaidan dkk (2024) pun menyatakan bahwa moderasi agama
menjadi jembatan toleransi dan keragaman, dengan menyoroti kontribusi KH. Hasyim
Asy'ari dan KH. Ahmad Dahlan dalam mempromosikan hubungan antaragama yang
harmonis di Indonesia (Zaidan dkk., 2025) Meski demikian, hingga saat ini belum banyak
penelitian yang secara khusus mengkaji relasi antara kebebasan beragama dan moderasi
dalam Tafsir Al-Majid an-Nur, sebuah karya tafsir pada masa Orde Lama yang mencerminkan
respons terhadap kondisi sosial-politik saat itu. Tafsir ini memiliki potensi kontribusi besar
dalam membentuk narasi keagamaan yang moderat, namun masih jarang dijadikan objek
kajian secara mendalam dalam konteks keindonesiaan kontemporer.

Moderasi beragama, menurut pandangan Islam, merupakan sikap yang seimbang
antara menjalankan keyakinan sendiri dengan menghormati keberagaman praktik beragama
orang lain. Sikap ini bertujuan untuk menciptakan harmoni dan toleransi dalam kehidupan
bermasyarakat yang majemuk. Moderasi berfungsi sebagai jalan tengah yang
menghindarkan umat dari sikap ekstrem dan fanatik yang dapat merusak kerukunan sosial.
Berangkat dari persoalan yang telah diuraikan, penelitian ini berfokus pada analisis dan
deskripsi penafsiran Hasbi Ash-Shiddieqy terhadap QS. Al-Bagarah ayat 256 yang
menyinggung konsep kebebasan beragama sebagaimana dijelaskan dalam Tafsir Al-Majid

Copyright @ Mahda et al



Hamalatul Qur'an: Jurnal llmu-limu Al-Qur'an, 6(2), 2025 | 218

an-Nur. Selain itu, penelitian ini juga berupaya menelusuri relevansi pandangan Hasbi
mengenai kebebasan beragama dalam kaitannya dengan prinsip-prinsip hak asasi manusia
yang dijamin oleh UUD 1945 serta implementasinya dalam realitas kehidupan beragama di
Indonesia masa kini.

Metode Penelitian

Penelitian ini merupakan studi kepustakaan (library research) yang bertujuan
menganalisis prinsip kebebasan beragama dalam QS. Al-Baqgarah ayat 256 serta relevansinya
dengan konsep moderasi beragama sebagaimana dijelaskan dalam Tafsir Al-Majid an-Nur.
Data primer dalam penelitian ini berupa teks Al-Qur'an dan penafsiran ayat tersebut dalam
Tafsir Al-Majid an-Nur karya Hasbi Ash-Shiddieqy. Data sekunder meliputi literatur-literatur
terkait tafsir, moderasi beragama, serta konsep kebebasan beragama dalam Islam dari
sumber klasik maupun kontemporer. Analisis dilakukan dengan pendekatan tafsir tematik
(maudht'i), yaitu menelusuri ayat-ayat dan konsep-konsep AI-Qur'an yang berkaitan
dengan kebebasan beragama untuk melihat konteks, makna, dan implikasi teologisnya.
Pendekatan ini bersifat deskriptif-kualitatif dengan tujuan mengungkap pemahaman
mendalam terhadap pesan Al-Qur'an tentang kebebasan beragama dan relevansinya dalam
membangun sikap moderat dalam kehidupan beragama.

Hasil dan Diskusi
Biografi dan Karya Teungku Muhammad Hasbi Ash-Ahiddieqy

Penulis Tafsir Al-Majid an-Nur adalah Teungku Muhammad Hasbi ash-Shiddieqy,
seorang ulama asal Lhokseumawe, Aceh Utara, yang lahir pada bulan Jumadil Akhir 1321 H
atau bertepatan dengan 10 Maret 1904 M, sekitar satu tahun setelah berakhirnya Perang
Aceh (1873-1903). la merupakan anak pertama dari keluarga ulama terpandang di Aceh.
Ayahnya, Teuku H. Husen ibn Mas'ud, dikenal sebagai tokoh agama berpengaruh,
sedangkan ibunya, Teuku Amrah binti Teuku Abd al-Aziz, merupakan keturunan seorang
gadhi dan ulama besar yang pernah menjabat sebagai Sri Maharaja Mangkubumi di
Lhokseumawe. Jabatan tersebut kemudian dilanjutkan oleh menantunya, Teuku Husen ibn
Mas'ud, yang juga ayah dari Hasbi (N. Shiddiqi, 1997).

Hasbi ash-Shiddieqy dikenal sebagai seorang ulama sekaligus intelektual Muslim
yang menguasai berbagai cabang ilmu keislaman, seperti fikih, hadis, tafsir, dan ilmu kalam.
la juga dikenal luas sebagai penulis produktif serta seorang mujaddid pembaharu yang
berdakwah dengan menyerukan umat untuk kembali merujuk kepada Al-Qur'an dan Sunnah
Nabi Muhammad SAW. Perjalanan intelektual Hasbi dimulai dari menuntut ilmu di pesantren
milik ayahnya. Namun pencariannya tidak berhenti di situ; ia kemudian melanjutkan
pendidikan ke berbagai pesantren lainnya di wilayah Aceh. Dalam pengembaraannya itu,
Hasbi bertemu dengan seorang ulama besar pada masanya, yaitu Muhammad bin al-
Kalaaliy, yang berasal dari keturunan Arab. Dari perjumpaan tersebut, Hasbi mendapatkan
kesempatan untuk memperdalam berbagai ilmu keislaman secara langsung, meliputi logika
(mantiq), fikih, hadis, ilmu nahwu, sharaf, tafsir, serta ilmu kalam (Dewan Redaksi
Ensiklopedia Islam, 1997).

Dalam bidang tafsir dan ilmu Al-Qur'an, Hasbi ash-Shiddieqy dikenal produktif
dengan sejumlah karya penting, antara lain Tafsir Al-Qur’an al-Majid an-Nur, llmu-llmu Al-

Copyright @ Mahda et al



Hamalatul Qur'an: Jurnal llmu-limu Al-Qur'an, 6(2), 2025 | 219

Qur'an, Sejarah dan Pengantar Ilmu Al-Qur'an/Tafsir, serta Tafsir Al-Bayan.
Pada bidang hadis, kontribusinya tampak melalui karya-karya seperti Mutiara Hadis (delapan
jilid), Sejarah dan Pengantar Ilmu Hadis, Pokok-Pokok Ilmu Dirayah Hadis (dua jilid), dan
Koleksi Hadis-Hadis Hukum.

Sementara dalam ranah fikih, ia menulis berbagai buku yang membahas hukum dan
praktik keagamaan Islam, di antaranya Hukum-Hukum Figh Islam, Pengantar Ilmu Figh,
Pengantar Hukum Islam, Figh Mawaris, serta seri Pedoman Ibadah yang mencakup Pedoman
Shalat, Pedoman Zakat, Pedoman Puasa, dan Pedoman Haji. Selain itu, ia juga menulis
Peradilan dan Hukum Acara Islam, Interaksi Figh Islam dengan Syariat Agama Lain (Hukum
Antar  Golongan), Kuliah Ibadah, dan Pidana Mati dalam Syariat Islam.

Adapun dalam bidang kajian umum, Hasbi turut menulis karya dua jilid berjudul Al-
Islam, yang membahas prinsip-prinsip dasar ajaran Islam secara komprehensif (Ash-
Shiddieqy, 2000).

Karakteristik Tafsir Al-Majid An-Nuur

Karakteristik Tafsir Al-Nur karya Hasbi ash-Shiddieqy tampak dari penggunaan
bahasa Indonesia yang lugas, langsung ke pokok persoalan, dan mudah dipahami tanpa
kesan bertele-tele. Penafsiran ayat-ayat yang bercorak hukum (fikih) disajikan lebih panjang
dan mendalam dibandingkan ayat-ayat dengan tema non-hukum, sejalan dengan latar
belakang keilmuan Hasbi yang kuat dalam bidang fikih. Tafsir ini juga dilengkapi dengan
teks Al-Qur'an dalam tulisan latin, sehingga memudahkan pembaca pemula atau mualaf
yang belum mampu membaca huruf Arab. Meskipun bersifat ringkas, penafsiran tetap
mampu menjelaskan substansi ayat secara jelas dan sistematis. Penyusunannya mengikuti
urutan mushaf (tafsir tartib mushafi), serta pada bagian akhir penafsiran ayat selalu
disertakan kesimpulan mufassir untuk membantu pembaca menangkap inti pembahasan.
Tafsir Al-Nur tidak memuat tafsir lafzi atau penafsiran per kata, juga tidak disertai penjelasan
gramatikal seperti nahwu dan sharaf. Ayat-ayat non-hukum pun tidak diuraikan secara rinci
sebagaimana ayat-ayat hukum, suatu ciri yang menegaskan orientasi fikih dalam corak
penafsiran Hasbi (Munsihah, 2021).

Analisis QS. Al-Baqarah 2:256 dalam Tafsir Al-Majid an-Nur

¥ (30550l S 8 iy iy a3l S (7R e S50 B G 51 8
e el 5l pliadl)

Artinya : Tidak ada paksaan dalam (menganut) agama (Islam). Sungguh, telah jelas

Jalan yang benar dari jalan yang sesat. Siapa yang ingkar kepada tagut dan beriman

kepada Allah sungguh telah berpegang teguh pada tali yang sangat kuat yang tidak

akan putus. Allah Maha Mendengar lagi Maha Mengetahut. (Qur'‘an Kemenag, t.t.).

Ayat “La ikraha fi ad-din" (tidak ada paksaan dalam agama) menjadi salah satu
landasan penting dalam Islam yang menegaskan bahwa keimanan adalah persoalan batin
yang tak dapat dipaksakan. Dalam Tafsir Al-Majid an-Nur, Hasbi Ash-Shiddieqy menekankan
bahwa iman adalah bentuk ketundukan dan kepatuhan (khudd’), yang hanya bisa tumbuh
melalui penjelasan yang meyakinkan dan bukan melalui tekanan atau kekerasan.
Menurutnya, tidak ada seorang pun yang bisa menguasai hati orang lain.

Penafsiran ini sekaligus menjadi bantahan terhadap tuduhan pihak-pihak tertentu

Copyright @ Mahda et al



Hamalatul Qur'an: Jurnal llmu-limu Al-Qur'an, 6(2), 2025 | 220

yang menyatakan bahwa Islam disebarkan dengan pedang. Hasbi menggarisbawahi bahwa
sejarah membuktikan sebaliknya selama masa awal dakwah di Mekah, Nabi Muhammad
SAW justru menghadapi tekanan dan penyiksaan, bukan melakukan paksaan. Bahkan, ayat
ini diturunkan tiga tahun setelah hijrah, saat Nabi telah memiliki kekuatan politik dan militer
di Madinah. Namun, justru pada masa itulah Allah menegaskan prinsip “tidak ada paksaan
dalam beragama.”

Selanjutnya, Hasbi menjelaskan bahwa ayat ini juga mengandung unsur targhib
(dorongan) dan tarhib (peringatan). Frasa “Qad tabayyana ar-rusyd min al-ghayy”
mengandung makna bahwa kebenaran (ar-rusyd) dan kesesatan (al-ghayy) telah jelas
perbedaannya. Maka, dalam kondisi demikian, paksaan menjadi tidak relevan, karena setiap
individu dapat memilih berdasarkan akal dan hati nuraninya.

Terkait konteks sejarah, Hasbi menyebutkan bahwa peperangan dalam Islam
bukanlah untuk memaksa orang masuk Islam, melainkan bentuk pembelaan diri terhadap
gangguan kaum musyrik. Bahkan, ketika mereka memilih tetap memeluk agama lama dan
membayar jizyah sebagai bentuk perjanjian damai, umat Islam tidak memerangi mereka.

Penafsiran terhadap frasa “fa man yakfur bit-taghat wa yu’min billah..." juga
mendapat perhatian khusus. Hasbi menyatakan bahwa siapa pun yang meninggalkan
penyembahan terhadap selain Allah (termasuk berhala, hawa nafsu, dan sistem batil), dan
meyakini keesaan Allah serta kerasulan Nabi, maka ia telah berpegang teguh pada al-'urwah
al-wuthga pegangan kokoh yang tidak akan terputus. Dalam analoginya, Hasbi
menggambarkan al-‘urwah al-wuthqa seperti pohon rindang yang menjadi tempat berteduh
dari panas kehidupan. Analogi ini menunjukkan bahwa keimanan kepada Allah memberikan
ketenangan dan perlindungan sejati.

Penutup ayat ini, “Wallahu Samt'un ‘Alim,” mengandung penegasan bahwa Allah
Maha Mendengar dan Maha Mengetahui. Allah mengetahui siapa yang beriman dengan
jujur dari lubuk hati, bukan sekadar ucapan di lisan. Karena itu, keimanan yang tulus dan
sadar inilah yang menjadi pijakan bagi kebebasan beragama.

Secara keseluruhan, tafsir Hasbi Ash-Shiddieqy atas ayat ini menegaskan bahwa Islam
mengakui dan menjamin hak setiap individu untuk memilih keyakinan secara bebas tanpa
paksaan. Prinsip kebebasan beragama ini menjadi pondasi yang sangat penting dalam
membangun sikap moderasi beragama, karena mengajarkan umat Islam untuk saling
menghormati dan menghargai keberagaman keyakinan yang ada di masyarakat. Dengan
demikian, umat diajak untuk menjalankan ajaran agamanya dengan penuh keyakinan,
namun tetap membuka ruang dialog dan toleransi terhadap perbedaan, tanpa harus
mengorbankan prinsip dan nilai dasar yang diyakini. Pendekatan ini membantu menciptakan
kehidupan beragama yang harmonis, damai, dan mampu meredam sikap ekstrem yang
dapat memecah belah umat (M. H. Shiddiqi, 2000).

Kebebasan Beragama sebagai Pilar Moderasi

Kebebasan beragama merupakan fondasi penting dalam konsep moderasi beragama
yang menekankan nilai toleransi serta penghormatan terhadap keragaman keyakinan.
Prinsip ini mendapat landasan hukum yang kuat dalam Undang-Undang Dasar 1945 sebagai
bagian integral dari Hak Asasi Manusia (Cipto dkk., t.t.). Setiap warga negara memiliki hak
untuk menentukan dan menganut agama sesuai dengan pilihannya, sementara negara

Copyright @ Mahda et al



Hamalatul Qur'an: Jurnal llmu-llmu Al-Qur'an, 6(2), 2025 | 221

berkewajiban menjamin keamanan serta kebebasan dalam menjalankan ibadah menurut
agama masing-masing. Meski demikian, praktik kebebasan beragama di Indonesia masih
menghadapi sejumlah tantangan, seperti tindakan kekerasan berlatar agama, pembatasan
terhadap aliran tertentu, dan kriminalisasi terhadap individu yang dianggap menyimpang
dari ajaran umum. Ketentuan mengenai kebebasan beragama juga ditegaskan dalam Pasal
22 Undang-Undang Nomor 39 Tahun 1999 tentang Hak Asasi Manusia, yang menegaskan
bahwa: (1) setiap orang berhak memeluk agama dan beribadah sesuai dengan agama serta
kepercayaannya, dan (2) negara wajib menjamin kebebasan tersebut bagi seluruh warga
tanpa diskriminasi (Puspitasari dkk., 2021).

Multikulturalisme dan kebebasan beragama bukan berarti menyamakan semua
agama, melainkan mengakui bahwa setiap agama memiliki ajaran yang berbeda. Perbedaan
dalam pendapat dan keyakinan merupakan hal yang penting, tetapi perpecahan dan
pertentangan dapat membawa malapetaka (Setyazi dkk., 2022). Oleh karena itu, perbedaan
dalam pandangan pribadi harus dibedakan dari konflik dalam masyarakat secara
keseluruhan. Perbedaan tersebut seharusnya tidak menjadi alasan untuk menumbuhkan
konflik, tetapi justru bisa menjadi sarana untuk lebih memahami anugerah Tuhan yang jelas
terlihat dan mempererat keharmonisan serta toleransi antar umat (Sopiyan dkk., 2022).

Dalam realitas masyarakat Indonesia yang plural, moderasi beragama memegang
peranan penting dalam mewujudkan harmoni antarumat beragama di tengah keragaman
keyakinan dan tradisi. Menghadapi perbedaan pandangan dan penafsiran ajaran agama,
diperlukan visi serta langkah konkret untuk menjaga keseimbangan, toleransi, dan
kedamaian dalam kehidupan beragama (Handayani, 2023). Moderasi beragama hadir
sebagai posisi tengah yang mendorong sikap saling menghormati, menjauhkan umat dari
intoleransi, radikalisme, dan ekstremisme yang berpotensi menimbulkan perpecahan.
Semangat moderasi ini berfungsi sebagai penengah antara dua kutub ekstrem dalam
beragama. Di satu sisi terdapat kelompok dengan pandangan kaku yang menganggap
hanya tafsirnya yang benar dan menilai tafsir lain sebagai kesesatan mereka sering
digolongkan sebagai kaum ultra-konservatif. Di sisi lain ada kelompok yang menekankan
rasionalitas secara berlebihan hingga mengabaikan nilai-nilai fundamental agama demi
alasan toleransi yang terlalu longgar, yang sering disebut ekstrem liberal. Kedua
kecenderungan ini membutuhkan pendekatan moderat agar keseimbangan dan
ketentraman dalam beragama dapat tetap terpelihara (Moderasi beragama, 2019).

kebebasan beragama merupakan fondasi krusial dalam moderasi beragama yang
mengedepankan toleransi dan penghormatan atas perbedaan keyakinan. Kebebasan ini
tidak hanya dijamin oleh konstitusi dan undang-undang nasional, tetapi juga menjadi
landasan bagi terciptanya kerukunan sosial di tengah keberagaman Indonesia (Santoso,
2024). Dengan mengakui bahwa perbedaan agama adalah bagian alami dari kehidupan
berbangsa, moderasi beragama mengajak masyarakat untuk menghindari sikap ekstrem dan
radikal yang dapat memecah belah, serta mengembangkan sikap saling menghormati dan
pengertian.

Kebebasan Beragama dalam Tafsir Al-Majid an-Nur dan UUD 1945

Pasal 28E Undang-Undang Dasar Negara Republik Indonesia Tahun 1945 hasil
amandemen menegaskan bahwa setiap warga negara memiliki hak untuk memeluk agama

Copyright @ Mahda et al



Hamalatul Qur'an: Jurnal llmu-limu Al-Qur'an, 6(2), 2025 | 222

serta menjalankan ibadah sesuai dengan ajaran agamanya (ayat 1). Selain itu, pasal tersebut
juga memberikan jaminan atas kebebasan bagi setiap individu untuk meyakini
kepercayaannya dan mengekspresikan pikiran maupun keyakinannya berdasarkan suara hati
nurani (ayat 2). Kendati demikian, secara yuridis Indonesia hanya mengakui enam agama
resmi sebagaimana tercantum dalam Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1965 tentang
Pencegahan Penyalahgunaan dan/atau Penodaan Agama, yaitu Islam, Kristen, Katolik,
Hindu, Buddha, dan Khonghucu. Melalui konstitusinya, negara berperan menjamin serta
melindungi hak-hak asasi setiap warga negara, terutama dalam aspek kebebasan beragama
dan berkeyakinan. Kebebasan ini juga didukung oleh pemerintah lewat Peraturan Bersama
Menteri Agama dan Menteri Dalam Negeri Nomor 9/8 Tahun 2006, yang mengatur tugas
kepala daerah dalam menjaga kerukunan antarumat beragama, memberdayakan forum
kerukunan umat beragama, dan mendukung pendirian rumah ibadah. Dengan adanya
landasan konstitusi dan peraturan tersebut, pemerintah berupaya menciptakan hubungan
antaragama yang harmonis dan saling menghormati dalam kehidupan beragama di
Indonesia. Harapannya, seluruh pemeluk agama dapat menunjukkan agama yang membawa
pesan kedamaian, cinta, dan kasih sayang (Utama & Toni, 2020).

Tafsir Al-Majid an-Nur menjelaskan bahwa ayat "La ikraha fi ad-din" menunjukkan
bahwa agama tidak boleh dipaksakan. Iman hanya tumbuh dari keyakinan yang datang dari
hati, bukan dari tekanan. Hasbi Ash-Shiddieqy menyebutkan bahwa Islam memberi ruang
bagi setiap orang untuk memilih kepercayaannya dengan sadar. Nabi Muhammad SAW
sendiri tidak pernah memaksa orang lain masuk Islam, bahkan saat beliau sudah memiliki
kekuatan di Madinah. Penafsiran ini menegaskan bahwa Islam menghargai kebebasan
beragama dan mendorong umatnya untuk bersikap terbuka terhadap perbedaan keyakinan.
Sikap ini penting agar kehidupan beragama bisa berjalan dengan tenang dan damai di
tengah masyarakat yang beragam (Ash-Shiddieqy, 2000).

Dari uraian di atas, dapat dipahami bahwa kebebasan beragama dalam konteks
Indonesia tidak hanya dijamin oleh konstitusi negara, tetapi juga selaras dengan nilai-nilai
ajaran Islam sebagaimana dijelaskan dalam Tafsir Al-Majid an-Nur. Pemahaman Hasbi Ash-
Shiddieqy terhadap ayat "La ikraha fi ad-din" sejalan dengan prinsip-prinsip hak asasi
manusia dalam UUD 1945, yang menempatkan kebebasan beragama sebagai hak dasar
yang tidak dapat diganggu. Kesesuaian antara nilai keislaman dan nilai kebangsaan ini
menunjukkan bahwa ajaran agama dan sistem hukum negara dapat berjalan beriringan
dalam membangun masyarakat yang toleran dan damai di tengah keberagaman.

Kesimpulan

Kebebasan beragama jadi bagian penting dari semangat moderasi beragama yang
mengajarkan kita untuk saling menghargai perbedaan keyakinan. Di negara seperti
Indonesia yang punya banyak latar belakang agama, hal ini jadi sangat penting untuk
menjaga kerukunan. Meski secara hukum sudah dijamin, kenyataannya masih sering muncul
persoalan, mulai dari pelarangan ajaran sampai diskriminasi terhadap kelompok tertentu.
Moderasi beragama hadir sebagai jalan tengah bukan memaksakan satu pandangan, tapi
juga tidak membiarkan kebebasan jadi tanpa batas. Sikap ini mendorong masyarakat untuk
tetap teguh pada keyakinan, tapi terbuka dalam perbedaan.Kebebasan beragama di
Indonesia tidak hanya dijamin oleh konstitusi, tapi juga sejalan dengan ajaran Islam

Copyright @ Mahda et al



Hamalatul Qur'an: Jurnal llmu-limu Al-Qur'an, 6(2), 2025 | 223

sebagaimana dijelaskan dalam Tafsir Al-Majid an-Nur. Hasbi Ash-Shiddieqy menekankan
bahwa iman tidak bisa dipaksakan, dan setiap orang berhak memilih keyakinannya secara
sadar tanpa tekanan. Prinsip ini selaras dengan pasal-pasal dalam UUD 1945 yang mengatur
hak individu untuk memeluk dan menjalankan agama sesuai hati nurani. Dalam praktiknya,
negara turut menjaga kerukunan lewat regulasi dan kebijakan yang mendukung
keharmonisan antarumat beragama. Hal ini menunjukkan bahwa nilai-nilai agama dan
hukum negara bisa saling mendukung dalam menciptakan kehidupan yang damai dan saling
menghargai di tengah masyarakat yang beragam.

Daftar Pustaka

A Rellang, Kamilah, K., & Nazaruddin, N. (2024). Penggunaan prinsip hak asasi manusia
untuk menyelesaikan konflik agama di Indonesia: Pandangan hukum nasional dan
Islam. Jurnal Al-Ahkam: Jurnal Hukum Pidana Islam, 6(1), 33-44.
https://doi.org/10.47435/al-ahkam.v6i1.2445

Arifand, A, Fathikasari, S. E., Kurniasih, M., Rahmadani, N. F., Putri, A., Setiawan, A. A,
Oktania, A. S., & Rachmadian, A. E. (2023). Membangun Harmoni Dan Toleransi
Melalui Moderasi Beragama. Ta'rim: Jurnal Pendidikan Dan Anak Usia Dini, 4(2),
Article 2. https://doi.org/10.59059/tarim.v4i2.136

Ash-Shiddieqy, T. M. H. (2000). Tafsir Al-Qur’anul Majid Al-Nur (Vol. 1). Bulan Bintang.

Aullia, M. Z,, Hanun, F. H., Syahputra, M. A. A.-H., & Anbiya, B. F. (2024). Moderasi
Beragama di Indonesia Sebagai Bentuk Penguatan Identitas Nasional. Civic Society
Research and Education: Jurnal Pendidikan Pancasila Dan Kewarganegaraan, 5(2),
Article 2. https://doi.org/10.57094/jpkn.v5i2.1683

Chaerunnisa, & Mahmudi. (2024). Moderasi Beragama: Perspektif Al-Qur'an dan Hadis.
Reslaj: Religion Education Social Laa Roiba Journal, 6(5), Article 5.
https://doi.org/10.47467 /reslaj.v6i5.1171

Cipto, C., Rohmah, S. N., & Rahim, A. (t.t.). Peran Ma’had Al-Zaytun dalam Penerapan Nilai-
Nilai Pluralisme Berdasarkan Pasal 28e Ayat (3) Undang-Undang Dasar 1945 dan
Figh Siyasah | JIIP - Jurnal llmiah llmu Pendidikan. Diambil 1 Januari 2026, dari
http://www jiip.stkipyapisdompu.ac.id/jiip/index.php/JIIP/article/view/5968

Dewan Redaksi Ensiklopedia Islam. (1997). Ensiklopedia Islam. Dalam Ensiklopedia Islam
(Vol. 2, him. 94). Ichtiar Baru Van Hoeve.

Handayani, L. (2023). Toleransi Beragama Masyarakat Kota Sukabumi dalam
Mengembangkan Kerukunan Beragama [Masters, UIN Sunan Gunung Djati
Bandung]. https://digilib.uinsgd.ac.id/80083/

Moderasi beragama (Cetakan pertama). (2019). Badan Litbang dan Diklat, Kementerian
Agama RI.

Muchtar, C., Noviani, D., Mardeli, Mutiara, & Dey, M. (2022). Moderation In The Framework
Of Life. International Journal of Islamic Education, Research and Multiculturalism
(UIERM), 4(2), Article 2. https://doi.org/10.47006/ijierm.v4i2.142

Copyright @ Mahda et al



Hamalatul Qur'an: Jurnal llmu-llmu Al-Qur'an, 6(2), 2025 | 224

Muhibban, L. (2024). Pemikiran Moderat Muhammad Quraish Shihab dalam Tafsir Al
Mishbah [Masters, Universitas PTIQ Jakartal.
https://repository.ptiq.ac.id/id/eprint/1901/

Munsihah, M. R. H. dan A. (2021). Makanan Sehat dan Halal Dalam Al-Qur'an (Studi Analisis
dalam Tafsir Al-Qur'anul Majid An-Nur T.M Hasbi Ash-Shiddieqy). Al-Dhikra, 3(2),
Article 2. https://journal.ptig.ac.id/index.php/aldhikra/article/view/242

Permana, R. M. R. (t.t.). Data Jumlah Penduduk Indonesia Menurut Agama pada Semester
1/2024. Data Indonesia: Data Indonesia for Better Decision. Valid, Accurate, Relevant.
Diambil 18 Mei 2025, dari https://dataindonesia.id/varia/detail/data-jumlah-
penduduk-indonesia-menurut-agama-pada-semester-i2024

Puspitasari, R., Dewi, D. A., & Furnamasari, Y. F. (2021). Hak Asasi Manusia untuk Kebebasan
Beragama. Jurnal Pendidikan Tambusai, 5(3), 7304-7309.
https://doi.org/10.31004/jptam.v5i3.2144

Qur'an Kemenag. (t.t.). Diambil 20 Mei 2025, dari https://quran.kemenag.go.id/quran/per-
ayat/surah/2?from=256&to0=286

Rudiana, R., Komara, E., & Umam, H. (t.t.). Internalisasi Nilai-Nilai Multikulturalisme dan
Toleransi dalam Sistem Moderasi Beragama | JIIP - Jurnal Ilmiah llmu Pendidikan.
Diambil 1 Januari 2026, dari
http://jiip.stkipyapisdompu.ac.id/jiip/index.php/JIIP/article/view/9297

Saeful Mubarok, A. Z., & Rasyid, A. F. (2023). Moderasi Beragama dalam Tinjauan Magashid
Syariah (Cetakan 1). Selaras Media Kreasindo.

Santoso, H. E. (2024). Moderasi Beragama dan Hak Asasi Manusia (HAM): Analisis Peran
Agama dalam Memperkuat Toleransi dan Kesetaraan. IN RIGHT: Jurnal Agama Dan
Hak Azazi Manusia, 13(1), 51-81. https://doi.org/10.14421/inright.v13i1.3599

Setyazi, G, Subandi, S., & Abas, E. (2022). Pendidikan Multikultural dalam Bingkai Pemikiran
Nasionalis Religius; Komparasi Konsep Abdurrahman Wahid dan Nurcholish Madjid.
Fitrah: Journal of Islamic Education, 3(2), 191-208.
https://doi.org/10.53802/fitrah.v3i2.271

Shiddiqi, M. H. (2000). Tafsir Al-Qur‘anul Majid An-Nuur: Vol. 1 (surat 1-4) (Cetakan kedua,
edisi kedua). Pustaka Rizki Putra.

Shiddiqi, N. (1997). Figh Indonesia: Penggagas dan Gagasannya. Pustaka Belajar.

Sopiyan, W., Hidayat, R. H., Setiawati, R., & Hadi, F. N. (2022). Integrasi Sosial Dalam
Masyarakat Beragama Sebagai Mediasi Konflik Sosial. El-Ghiroh : Jurnal Studi
Keislaman, 20(02), 235-250. https://doi.org/10.37092/el-ghiroh.v20i02.381

Sutrisno, E. (2019). Aktualisasi Moderasi Beragama di Lembaga Pendidikan. Jurnal Bimas
Islam, 12(2), Article 2. https://doi.org/10.37302/jbi.v12i2.113

Utama, A. S., & Toni, T. (2020). Perlindungan Negara Terhadap Kebebasan Beragama Di
Indonesia Menurut Undang-Undang Dasar 1945. CIVITAS (JURNAL PEMBELAJARAN
DAN ILMU CIVIC), 6(2), Article 2. https://doi.org/10.36987/civitas.v2i1.1072

Copyright @ Mahda et al



Hamalatul Qur'an: Jurnal llmu-llmu Al-Qur'an, 6(2), 2025 | 225

Zaidan, M. D., Qotrunnada, E., Hasna, K. L., Pratama, A. bani R., & Fadhil, A. (2025).
Moderasi Beragama Sebagai Pilar Kebhinekaan: Telaah Pemikiran Kh. Hasyim Asy’ari
dan Kh. Ahmad Dahlan. Jurnal Ilmu Pendidikan Dan Sosial, 3(4), Article 4.
https://doi.org/10.58540/jipsi.v3i4.674

Copyright @ Mahda et al



