Homepage: https://jogoroto.org
Hamalatul Qur’an: Jurnal limu-limu

m Al-Qur'an

Volume 6 Issue 1 2025, Pages 138-151
ISSN: 2722-8991 (Cetak); 2722-8983 (Online)

Penyempurnaan Penulisan Al-Qur'an Pasca Khulafa’
Al-Rasyidin: Suatu Tinjauan Historis

Irfan Jaya Sakti', Halima Basri?, Andi Miswar®> Muh. Nurul lhsan*
"UIN Alauddin Makassar, Indonesia
2UIN Alauddin Makassar, Indonesia
3UIN Alauddin Makassar, Indonesia

4UIN Alauddin Makassar, Indonesia

Email Correspondence;
80600222026@uin-alauddin.ac.id
halimah.basri@uin-alauddin.ac.id
andi.miswar@uin-alauddin.ac.id
80600222023@uin-alauddin.ac.id

Abstract

This research aims to analyze the writing of Al-Qur'an manuscripts after the era of the
Khulafa al-Rasyidin as part of the historical development of the Qur'an. The study
employs a descriptive qualitative approach based on literature analysis, drawing from
linguistic books, academic journals, and other scholarly sources using a historical
framework. The primary objective is to explore the early refinements in Qur'anic writing
and the different forms of script that emerged after the Khulafa al-Rasyidin. The results
of the analysis show that 1) The introduction of diacritical marks and vowelization in the
Qur'an after the Khulafa al-Rasyidin was driven by the increasing number of non-Arab
Muslims and the expansion of Islamic territories. Additionally, the directive from
Governor Ziyad bin Abihi to Abu al-Aswad al-Du'ali played a crucial role in initiating the
addition of vowels and dots to the Qur'anic script to prevent mispronunciations. 2)
There were two primary developments in the writing of the Qur'an after the Khulafa al-
Rasyidin. The first was the introduction of vowel markings (Nugath al-I'rab) by Abu al-
Aswad al-Du'ali, which was later refined by al-Khalil bin Ahmad al-Farahidi (d. 170 AH)
by modifying the shape of the vowel marks. The second was the introduction of
diacritical dots (Nugath al-I'jlam), with Nahsr bin 'Ashim and Yahya bin Ya'mar being
credited for reviving this tradition to differentiate letters with similar shapes. This
process led to the development of the al-lhmal and al-I'jam methods.

Copyright @ Irfan Jaya Sakti et al


https://jogoroto.org/
mailto:80600222026@uin-alauddin.ac.id

Hamalatul Qur'an: Jurnal llmu-limu Al-Qur'an, 6(1), 2025 | 139

Keywords: Imporovement, Writing of the Koran, Khulafa al-Rasyidin
Abstrak

Riset ini secara fungsional bertujuan untuk mengkaji penulisan mushaf al-Qur'an pasca
khulafa al-rasyidin sebagai bagian atau lingkup dari tarikh al-Qur'an. Kajian ini
menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif berbasis analisis literatur, dengan
mengacu pada buku linguistik, jurnal akademis, dan sumber ilmiah lainnya dengan
menggunakan pendekatan historis. Fokus utama penelitian adalah mengeksplorasi
awal mula penyempurnaan penulisan al-Qur'an dan bentuk-bentuk penulisan al-
Qur'anpasca Khulafa al-Rasyidin. Hasil analisis menunjukkan bahwa 1) menjadi awal
mula penulisan titik dan harakat pasca Khulafa al-Rasyidin pada bacaan al-Quran
adalah kondisi Umat Islam yang bertambah banyak dari luar Arab dan meluasnya
wilayah-wilayah Islam. Selain itu, pesan Gubernur Ziyad bin Abihi, kepada Abu al-Aswad
al-Du’ali yang pertama kali memproklamirkan agar penulisan al-Qur'an pasca Khulafa
Rasyidin untuk diberikan tanda harakat dan titik pada bacaan al-Qur'an. 2) Setelah
masa Khulafa al-Rasyidin, penulisan al-Qur'an mengalami dua bentuk perkembangan
utama. Pertama, pemberian tanda harakat (Nugath al-I'rab) yang diperkenalkan oleh
Abu al-Aswad al-Du’ali. Upaya ini kemudian disempurnakan oleh al-Khalil bin Ahmad al-
Farahidi (w. 170 H) dengan mengubah sistem tanda baca yang telah dibuat
sebelumnya. Kedua, penambahan tanda titik (Nugath al-I'jam), di mana Nahsr bin
‘Ashim dan Yahya bin Ya’'mar diberi kepercayaan untuk menghidupkan kembali metode
ini guna membedakan pelafalan huruf yang memiliki bentuk serupa. Dari sinilah
kemudian muncul konsep al-lhmal (huruf tanpa titik) dan al-I'jam (huruf bertitik).

Kata Kunci: Penyempurnaan, Penulisan al-Qur'an, Khulafa al-Rasyidin

Pendahuluan
Al-Qur'an merupakan firman Allah yang disampaikan kepada Nabi Muhammad
saw. melalui malaikat Jibril sebagai pedoman hidup bagi umat manusia. Proses
pewahyuan ini menjadi bentuk komunikasi llahi kepada utusan-Nya yang terpilih
(Junaid, 2022) Rasulullah saw. merupakan rasul yang terakhir diberi wahyu, Allah juga
memberi wahyu kepada rasul-rasul sebelum beliau, seperti yang diwahyukan kepada
beliau (Al-Qatthan, 2016). Turunnya wahyu kepada Nabi Muhammad untuk memberi
peringatan kepada manusia. Firman Allah dalam QS Yunus/: 2
Se Ghen 23 4l G 130 G S5 G L3 4 agte A5 N ST G sl L (8
Gk Sakd 13 &) (3580 06% e
Terjemahnya:
Pantaskah manusia menjadi heran bahwa Kami memberi wahyu kepada seorang
laki-laki di antara mereka, “Berilah peringatan kepada manusia dan gembirakanlah
orang-orang beriman bahwa mereka mempunyai kedudukan yang tinggi di sisi

Tuhan. Orang-orang kafir berkata, “Orang ini (Muhammad) benar-benar pesihir (Rl,
2012).

Ayat di atas menjelaskan bahwasanya Allah memberikan wahyu kepada hamba

Copyright @ Irfan Jaya Sakti et al



Hamalatul Qur'an: Jurnal llmu-limu Al-Qur'an, 6(1), 2025 | 140

pilihan-Nya, sebagai petunjuk dan memberi peringatan kepada seluruh manusia.
orang-orang yang mempercayai apa yang dibawa oleh nabi Muhammad, dialah yang
mendapat kedudukan yang tinggi, namun orang-orang kafir tetap tidak mempercayai
wahyu yang dibawa oleh rasulullah sebagai ajaran yang benar, dan orang-orang kafir
tetap menganggap bahwa Al-Qur'an merupakan karangan nabi Muhammad.

Al-Qur'an hadir untuk memberikan pemahaman tentang hubungan wahyu ilahi
dengan realita sosial, sehingga tampak jelas bahwa Al-Quran mempunyai ikatan
sejarah dengan keadaan masyarakat. Al-Qur'an adalah sebagai mukjizat bagi Nabi
Muhammad Saw dimana tak seorang pun mampu membuat semisalnya, bahkan oleh
orang Arab yang pada zaman itu sangat gemar dan pandai dalam bersyair. Penyair
hebat sekalipun dibuat terkagum-kagum oleh bahasa al-Qur'an yang begitu indah.
Tidak heran, banyak dari mereka yang tidak bisa menguasai diri mereka ketika al-
Qur'an dibacakan.

Seiring berjalannya waktu, wafatnya Rasulullah saw menjadi akhir dari turunnya
wahyu ke bumi. Sahabat yang khawatir akan musnahnya al-Qur'an lantas menghimpun
para Qari’ demi misi mengumpulkan al-Qur'an. Namun, hal ini tidaklah menjadi usaha
akhir dalam pemeliharaan al-Qur'an. Sebab nyatanya, timbul masalah baru di era
khalifah Utsman bin Affan yang menggerakkannya untuk segera membentuk tim dalam
misi menyalin al-Qur'an yang kemudian di sebar keseluruh wilayah kekuasaan Islam.

Namun demikian sepeninggal Usman bin Affan, mushaf Usman usmani masih
menjadi sebuah standar dan pegangan kaum muslimin dalam membaca Al-Qur'an.
Akan tetapi, salah baca dan perbedaan bacaan masih tetap terjadi dikalangan mereka.
Hal ini disebabkan ketika domain politik Islam semakin meluas, banyak orang nonArab
memeluk agama Islam sehingga berbagai kekeliruan dalam membaca teks Arab
semakin merebak, Sehingga memerlukan upaya-upayaya. Upaya tersebut ialah berupa
penyempurnaan tulisan Al-Qur’an.

Sejarah telah mencatat bahwa pada masa-masa awal kehadiran agama Islam,
bangsa Arab tempat diturunkannya al-Qur'an tergolong ke dalam bangsa yang buta
huruf, sebab sangat sedikit di antara mereka yang pandai menulis dan membaca.
Mereka belum mengenal kertas, sebagaimana kertas yang dikenal sekarang.
Kendatipun bangsa Arab pada saat itu masih tergolong buta huruf pada awal
penurunan al-Qur'an, tetapi mereka dikenal memilki daya ingat (hafal) yang sangat
kuat. Mereka terbiasa menghafal berbagai Sya'ir Arab dalam jumlah yang tidak sedikit
atau bahkan sangat banyak.

Sedangkan untuk penulisan al-Qur'an, Rasulullah Saw mengangkat beberapa
orang sahabat, yang bertugas merekam dalam bentuk tulisan semua wahyu yang
diturunkan kepada Rasulullah Saw. Di antara mereka ialah Abu Bakar al-Shiddig, Umar
bin Khattab, Utsman bin Affan, Ali bin Abi Thalib, Zaid bin Tsabit, Ubay bin Ka'ab, dan
beberapa sahabat lainnya (Ichsan, 2012).

Adapun alat yang digunakan untuk menulis wahyu pada saat itu masih sangat
sederhana. Para sahabat menulis al-Qur'an pada ‘usub (pelepah kurma), likhaf (batu
halus berwarna putih), riga’ (kulit), aktaf (tulang unta), dan aqtab (bantalan dari kayu
yang biasa dipasang di atas punggung unta). Salah seorang sahabat yang paling banyak
terlibat dalam penulisan al-Qur'an pada masa nabi adalah Zaid bin Tsabit. Dan juga

Copyright @ Irfan Jaya Sakti et al



Hamalatul Qur'an: Jurnal llmu-llmu Al-Qur'an, 6(1), 2025 | 141

mereka terlibat dalam pengumpulan dan pembukuan al-Qur'an masing-masing di
masa Abu bakar dan Utsman bin Affan (Juli Julaiha, 2023).

Dengan demikian, dari hasil uraian diatas maka penulis hanya terfokus pada
perstiwa terkait bagaimana proses penulisan al-Qur'an pasca Khulafa alRasyidin,
bagaimana bentuk-bentuk penulisan al-Qur'an setelah ditinggal wafat oleh para
Sahabat Nabi saw. Khususnya khilafah yang empat. Serta siapa saja tokoh Ulama yang
ikut andil dalam penulisan al-Qur'an tersebut.

Metode Penelitian

Secara metodologis, penelitian ini merupakan kajian kepustakaan dengan
analisis kualitatis-deskriptif dan menggunakan pendekatan historis dengan tujuan
untuk meninjau secara mendalam mengenai sejarah penulisan al-Qur'an pada masa
pasca khulafa al-rasyidin. Data utama diperoleh dari literatur primer yang berkaitan
dengan ilmu al-Qur'an seperti Ulum al-Qur'an, sementara data pendukung berupa
artikel, buku, dan literatur ilmiah lainnya yang relevan dengan fokus penelitian. Teknis
analisis data dilakukan dengan memfokuskan objek yang dikaji, kemudian
menyajikannya secara deskriptif-naratif, dan terakhir penulis menyimpulkan hasil
penelitian.

Hasil dan Pembahasan
A. Sejarah Penyempurnaan Penulisan al-Qur'an Pasca Khulafa’ al-Rasyidin

Penulisan Al-Qur'an pada masa Rasul telah sempurna 30 juz akan tetapi tidak
dibukukan dalam satu mushaf. Setelah terjadi peperangan Yamamah yang
menewaskan banyak huffaz, maka sayyidina ‘Umar ra. memberikan usulan kepada Abu
Bakar ra. untuk mengumpulkan Al-Qur'an. Pada mulanya Abu Bakar menolak, akan
tetapi Umar berhasil meyakinkan manfaat yang akan didapat jika usulan tersebut
dilakukan. Dengan begitu, Abu Bakar meminta Zaid untuk mengumpulkan Al-Qur'an
menjadi satu kesatuan yang utuh.

Dalam pengumpulan Al-Qur'an ini. Zaid bin Tsabit hanya mengumpulkan tulisan-
tulisan yang benar-benar di hadapan Rasulullah saw. ayat-ayat yang dikumpulkan juga
harus di saksikan minimal oleh orang saksi. Untuk meringankan tugas ini, maka Abu
Bakar menunjuk Ubay bin Kaab, Ali bin Abi Talib, Usman bin Affan, dan Umar bin
Khattab untuk membantu Zaid dalam mengumpulkan tulisan Al-Qur'an dalam satu
mushaf. Mushaf tersebut di simpan di rumah rumah Abu Bakar dan dialihkan rumah
Umar. Ketika beliau diangkat menjadi khalifah. Sesaat sebelum Umar meninggal, beliau
menitipkan mushaf tersebut kepada putrinya Hafsah binti Umar.

Pada masa khalifah Usman bin Affan telah terjadi perbedaan cara baca yang
sangat luas di kalangan masyarakat Muslim. Khususnya dalam perang melawan Arenia
dan Azerbaijan. Secara historis, ketika ekspansi kaum muslimin semakin luas, maka
atas perintah khalifah, para sahabat pun tersebar ke berbagai wilayah yang telah
ditaklukkan guna mengajarkan al-Qur'an dan masalah keagamaan kepada masyarakat
muslim. Dalam hal ini, maka setiap sahabat mengajarkan al-Qur'an dengan tujuh dialek
yang diterima dari Rasulullah (Sahid, 2016). Selain itu, pasukan muslim yang pada
umumnya terdiri dari masyarakat yang berbeda-beda suku mempunyai dialek yang

Copyright @ Irfan Jaya Sakti et al



Hamalatul Qur'an: Jurnal llmu-limu Al-Qur'an, 6(1), 2025 | 142

berbeda-beda dalam membaca al-Qur'an. Maka timbullah perbedaaan bacaan antar
wilayah yang telah ditaklukkan kaum muslimin. Misalnya, di Kufah, kaum muslimin
mengikuti mushaf ‘Abdullah ibn Mas'ud, penduduk Bashrah mengikuti mushaf Abu
Musa al-‘Asy’ari, di Damasakus mengikuti Migdad bin Abu al-Aswad, dan di Syam
mengikuti mushaf Ubay bin Ka’'ab (Ananta, 2019).

Penduduk Syam membaca dengan bacaan Ubay bin Ka'ab yang belum pernah
didengar oleh penduduk Irak. Ketika penduduk irak membaca dengan bacaan Abdullah
ibn Mas'ud, penduduk Syaam pun belum pernah mendengar bacaan yang demikian,
begitu pula dengan bacaan Abu Musa al-Asy'ari (Sahid, 2016). Perbedaan bacaan di
kalangan pasukan muslimin akhirnya menimbulkan perselisihan yang berujung pada
saling mengkafirkan antara satu dengan yang lainnya karena membertahankan bacaan
masing-masing (Sahid, 2016). Khuzaifah al-Yamani yang menyarankan kepada yang
menyarankan kepada Khalifah Usman untuk menyeragamkan cara pembacaan al-
Qur'an agar tidak terjadi pertikaian di kalangan intern masyarakat muslim.

Penulisan ayat-ayat dari sejak pengumpulan, pembukuan, dan penggandaan
dikategorikan sebagai tulisan kifi, salah satu jenis tulisan yang dibangsakan di kota
kufah. Penulisan Al-Qur'an yang belum diberi tanda-tanda perbedaan huruf berupa titik
(titik satu, du, dan tiga baik di atas ataupun di bawah) dan berupa syakl (tanda-tanda
bunyi seperti fathah, kasrah, dha,,ah, saknah dan lain sebagainya), dan juga tanpa
pemisah satu ayat dengan ayat yang lainnya, dan lain-lain tanda baca seperti yang telah
sempurna dalam mushaf-mushaf Al-Qur'an (Jamaruddin, 2016).

Sementara itu, umat Islam semakin berkembang dan mereka banyak berbaur.
Banyaknya umat Islam dari kalangan non Arab yang salah dalam membaca Al-Quran
menimbulkan keprihatinan dari penguasa dinasti Umayyah terhadap autentitas Al-
Qur'an. Oleh karena itu, mereka memikirkan untuk membuat tanda baca agar dapat
membantu umat Islam dalam membaca Al-Qur'an dengan benar (Al-Qaththan, 2016).

Oleh karena itu, cara penulisan pemberian tanda baca membuka peluang dan
kemugkinan terjadinya beraneka ragam di berbagai kota dan negeri yang berlainan
dialek dan bahasanya, serta mempunyai kekhususan adat kebiasaan masing-masing.
Padahal waktu itu banyak orang-orang yang menulis Al-Qur'an dan huruf-hurufnya
karena watak dan pembawaan orang-orang Arab yang masih murni mulai mengalami
kerusakan. Dengan demikian, muncul kekhawatiran terjadinya perubahan nash-nash
al-Qur'an jika penulisan dibiarkan tanpa tanda baca beruapa tanda syakl, titik dan
lainnya.

Dengan demikian, muncul kekhawatiran terjadinya perubahan nash-nash Al-
Qur'an jika penulisan mushaf dibiarkan tanpa tanda-tanda bacaan Al-Qur'an (berupa
syak, titik, dan lainnya). Oleh karena itu, pada tahun 65 H (empat puluh tahun sesudah
masa penggandaan mushaf Usman) tampillah generasi yang terdiri dari beberapa
orang pembesar pemerintahan untuk memelihara umata dari kekeliruan dalam
membaca dan memahami Al-Qu'an. Mereka berusaha memikirkan tanda-tanda
tertentu yang dapat membantu dan memelihara pembacaan Al-Qur'an yang benar.
Dalam hal ini, beberapa sumber riwayat menyebut nama dua orang tokoh yang telah
meletakkan dasar-dasar tanda bacaan Al-Qur’an, yakni:

Copyright @ Irfan Jaya Sakti et al



Hamalatul Qur'an: Jurnal llmu-limu Al-Qur'an, 6(1), 2025 | 143

1. Ubaydillan bin Ziyad (wafat 76 h), diriwayatkan bahwa memberi perintah
kepada seorang yang berasal dari persia untuk menambahkan huruf alif tand
bunyi panjang atau mad. Misalnya kata “cé8” ditulis tanpa huruf alif (tanda
mad atau suara panjang) sehingga menjadi “cds”. Semua dibuah
penulisannya menjadi “<uils”,

2. Al-Hajjaj bin Yusuf ats-Tsagafy (wafat 95 H) diberitakan pula bahwa ia

berupaya memperbaiki tulisan Al-Qur'an pada sebelas tempat, dan setelah
diadakan perbaikan tulisan ternyata bacaan menjadi jelas dan mudah
dipahami maknanya.
Di samping itu, ulama berbeda pendapat mengenai usaha pertama yang
dicurahkan untuk hal perbaikan cara membaca Al-Qur'an itu. Banyak orang
berpendapat bagwa orang peletak batu pertama yang melakukan usaha itu
adalah Abu Aswad al-Duali. Atas dorongan motivasi untuk mempermudah
umat Islam membaca Al-Qur'an, Ubaidillah bin Ziyad, guberbur Basrah,
meminta Abu Aswad al-Duali untuk membuat tanda-tanda baca tersebut.
pada mulanya, abu aswa ad-duali menolak permintaan tersebut, namun Ibnu
Ziyad memerintahkan seseorang untuk menghadang perjalanan Abu Aswad
kemudian sengaja membaca Al-Qur'an dengan salah hingga akhirnya Abu
Aswad al-Duali menerima permintaan Ibnu Ziyad. Namun pendapat di atas
diperselisih oleh beberpa pendapat, sebagian berpendapat bahwa yang
memerintahkan Abu Aswad ialah Ali bin Abi Talib dan sebagaian mengatakan
bahwa yang memerintahkan adalah Malik bin Marwan dan sebagian yang lain
yang mengatakan bahwa yang memerintahkan Abu Aswad adalah Ibnu Ziyad.
Terlepas dari perbedaan tersebut tokoh yang pertama kali memberikan
tanda baca adalah Abu Aswa al-Duali yang berinisiatif menambahkan titik
merah pada teks Al-Qur'an sebagai tanda baca, yaitu penambahan titik di atas
huruf sebagai tanda fathah, penambahan titik di bawah huruh sebagai tanda
kasrah, penambahan titik di depan sebagai tanda dhammah, dan
penambahan dua titik sebagai tanwin.

Saat itu juga Abu al-Aswad ad-Duali bergegas menemui Ziyad ibn Abihi. Abu al-
Aswad ad-Du‘ali berkata, “Saya telah menjawab seruan yang Tuan tanyakan dan saya
berpikir untuk segera memulai membuat tanda baca al-Quran, dampingilah saya oleh
seorang sekretaris (juru tulis )" Ziyad ibn Abihi menghadirkan 30 juru tulis, kemudian
Abu al-Aswad ad-Du“ali memilih salah seorang dari mereka yaitu Abdi al-Qais yang
sesuku dengannya (Abu al-Aswad ad-Du’ali). Abu al-Aswad-ad- Du“ali memberi isyarat
ke Abdi al-Qais: (Al-Baba, 1989) "Ambillah al-Quran dan cairan yang berbeda dengan
warna tinta.”

1. Apabila saya (Abu al-Aswad ad-Du’ali) buka mulutku (Fathah), buatlah (Abdi

al-Qais) satu titik di atas huruf.

2. Apabila saya (Abu al-Aswad ad-Du’ali) pecahkan mulutku kebawah (kasrah),
buatlah (Abdi al-Qais) satu titik di bawah huruf.

3. Apabila saya (Abu al-Aswad ad-Duali) depankan mulutku (dhammah),
buatlah (Abdi al-Qais) satu titik di depan huruf.

4. Apabila saya ikuti ghunnah, yakni tanwin (an, in, un) dari harakat-harakat

Copyright @ Irfan Jaya Sakti et al



Hamalatul Qur'an: Jurnal llmu-llmu Al-Qur'an, 6(1), 2025 | 144

tersebut, buatkanlah dua titik. Abu al-Aswad ad-Duali membacakan al- Qur'an
dengan perlahan-lahan sementara Abd al-Qais menaruh titik, dan setiap kali
Abd al-Qais menamatkan satu lembar Abu al-Aswad ad- Duali kembali
memeriksa sehingg mushaf  terisi tanda-tanda seluruhnya,
sementara sukun ditinggalkan tanpa tanda. Hal itu dia lakukan hingga
ujung mushaf sedangkan sukun tidak dikasih tanda”(Al-Baba, 1989). Abu al-
Aswad ad-Du‘ali berhasil memperkenalkan suatu aturan penulisan baru
terhadap teks al-Qur'an yang berfungsi sebagai penanda dalam bacaan
berupa titik-titik tinta merah sebagai syakal yang terdapat pada hurufnya.
Adapun aplikasinya, Abu al-Aswad al-Du’ali menempatkan titik di atas huruf
untuk menandakan fathah, titik di bawah huruf untuk kasrah, titik di depan
huruf untuk dhammah, serta dua titik sebagai penanda tanwin.

Titik-titik yang disebutkan di atas tersebut sengaja dituliskan dengan tinta
merah supaya terlihat perbedaan dengan pokok mushaf yang berwaran hitam pada
umumnya. Kaitannya denhan hal ini, terdapat riwayat yang menyebutkan bahwa
dicantumkannya tanda-tanda tersebut hanya pada huruf terakhir pada huruf tertentu
saja. Dan tanda-tanda tersebut juga disertakan untuk menghidari kekeliruan saat
membaca jika tidak ada penyertaan syakal tersebut.

Abu al-Aswad pada dasarnya merupakan toko yang dikenal sebagai prlopor
kaidah bahasa Arab atas perintah Ali bin Abi Thalib. Oleh karena itu, tidaklah masuk
akal jika ada yang mengklaim bahwa ia sendiri yang menetapkan dasar tanda baca
berupa syakal dan titik dalam penulisan Al-Qur'an. Dalam proses perbaikannya, selalu
disebut tiga tokoh lainnya selain Abu al-Aswad, yaitu Hasan al-Basri, Yahya bin Ya'mar,
dan Nashr bin Ashim al-Laits (Akbar, 2008).

Dengan demikian, banyak orang yang berpendapat bahwa penemuan akan
cara penulisan Al-Qur'an dengan huruf-huruf bertitik merupakan kelanjutan dari
kegiatan Abu al-Aswad al-Du‘ali, sebagaimana ia dikenal sebagai tokoh yang
termasyhur saat itu. Adapun yang lainnya merupakan orang yang memiliki kontribusi
dalam hal perbaikan bacaan Al-Qur'an (Akbar, 2008). Selain itu, terdapat pula
pendapat yang lain yang mngatakan bahwa orang yang pertama kali mempelopori
pelatakan tanda baca titik pada mushaf adalah Yahya bin Ya’'mar. Namun hal ini
sampai sekarang belum dapat dibuktikan keabsahannya (Akbar, 2008).

Terlepas dari pendapat-pendapat yang ada, hal yang menjadi kesepakatan
dalam diskursus ini adalah bagaiman kontribusi yang luar biasa dari mereka dalam
hal peletakan tanda baca sebagai upaya perbaikan penulisan dan tentunya
mempermudah dalam membaca Al-Qur’an.

Diriwayatkan bahwa Abu Aswad pernah mendengar bacaan Al-Quran
seseorang pada QS. al-Taubah/9: 3 sebagai berikut:

s s (3 2

Pada bacaan tersebut, terdapat kesalahan pada pembacaan tanda kasrah, yaiti
dalam huruf lam pada kata “43.53”. Pada kata tersebut, jika dibaca demikian (kasrah)
maka secara makna akan beruah menjadi “Maha tinggi Allah untuk meninggalkan

Copyright @ Irfan Jaya Sakti et al



Hamalatul Qur'an: Jurnal llmu-llmu Al-Qur'an, 6(1), 2025 | 145

Rasul-Nya.”

Pada mulanya, pembenahan rasm Usmani hanya dilakukan dengan
menambahkan titik sebagai penanda bacaan untuk fathah, kasrah, dan dhammah.
Seiring waktu, sistem harakat ini mengalami perubahan dengan menggantikan titik-
titik tersebut menggunakan garis pendek di atas huruf untuk fathah, di bawah huruf
untuk kasrah, serta huruf waw kecil di atas huruf untuk dhammah. Selain itu, huruf
yang harus dibaca sukun juga diberi tanda khusus sebagai penanda (Maulidya & Fauzi,
2023).

Setelah berakhirnya masa kekhalifahan al-Rasyidin, mushaf Al-Qur'an yang telah
dikodifikasi oleh Khalifah Usman masih belum dilengkapi dengan baris, titik, dan tanda
baca lainnya. Hal ini menimbulkan kesulitan tersendiri bagi generasi Muslim
berikutnya, terutama bagi mereka yang tidak fasih dalam bahasa Arab (Wahid, 2022).
Seiring berjalannya waktu, penyempurnaan dalam penulisan teks Al-Qur'an menjadi
hal yang penting untuk memudahkan umat Islam dalam membacanya. Hal ini
disebabkan oleh masih adanya kesulitan bagi masyarakat awam dalam membaca Al-
Quran tanpa tanda baris. Selain itu, dengan semakin luasnya wilayah Islam dan
beragamnya dialek yang digunakan, diperlukan upaya standarisasi. Pada awalnya,
mushaf Al-Qur'an ditulis tanpa baris, titik, dan tanda baca lainnya. Namun, pada
periode berikutnya, sistem tanda baca mulai dikembangkan berdasarkan kaidah
bahasa Arab dan ilmu Al-Qur'an. Dengan demikian, umat Islam yang bukan penutur asli
bahasa Arab pun dapat lebih mudah mempelajari dan membaca Al-Qur'an dengan
benar (Wahid, 2022).

Pada masa Usman bin Affan al-Qur'an belum memiliki harakat dan tanda baca,
maka diadakanlah peyempurnaan pada masa Ali bin Abi Thalib. Pada masa ini al-Qur'an
sudah diberi harakat dan tanda baca. Kemudian, secara berangsur-angsur terus
disempurnakan oleh para Ulama ahli alQur'an (Juli Julaiha, 2023).

Seperti yang telah dijelaskan sebelumnya, mushaf ‘Usmani generasi pertama
ditulis tanpa adanya alat bantu baca, seperti titik pada huruf (nugath al-ijam) dan
harakat (nuqath al-i'rab), yang kini umum ditemukan dalam berbagai edisi mushaf Al-
Qur'an. Khalifah Utsman r.a. sengaja menerapkan langkah ini agar rasm (tulisan) dalam
mushaf dapat menampung berbagai gira’at yang telah diterima dan diajarkan oleh
Rasulullah saw.. Ketika naskah-naskah tersebut dikirim ke berbagai wilayah, seluruh
umat Islam menerima langkah tersebut dan mulai membuat salinan mushaf untuk
keperluan pribadi mereka. Proses penyalinan ini dilakukan tanpa menambahkan titik
atau harakat pada kata-kata dalam mushaf. Praktik ini terus berlanjut selama kurang
lebih 40 tahun (Nasruddin, 2015).

Pada masa itu, terjadi berbagai ekspansi dan pembukaan wilayah baru.
Konsekuensi dari perluasan ini adalah meningkatnya jumlah non-Arab yang masuk
Islam. Hal ini secara alami memperbesar interaksi antara Muslim Arab dengan kaum
non-Arab, baik yang telah memeluk Islam maupun yang belum. Dampaknya, fenomena
al-‘uimah (kekeliruan dalam membedakan jenis huruf) dan al-lahn (kesalahan dalam
membaca harakat huruf) menjadi hal yang tak terelakkan. Kesalahan dalam membaca
Al-Qur'an tidak hanya terjadi di kalangan Muslim non-Arab, tetapi juga masih
ditemukan di antara Muslim Arab sendiri (Mohammad Fattah, 2019).

Copyright @ Irfan Jaya Sakti et al



Hamalatul Qur'an: Jurnal llmu-limu Al-Qur'an, 6(1), 2025 | 146

Salah satu tokoh yang pertama kali menggagas dan mengusulkan pemberian
tanda baca pada mushaf Al-Qur'an adalah Ziyad bin Abihi. la merupakan gubernur yang
diangkat oleh Mu'awiyah bin Abi Sufyan dan memimpin wilayah Bashrah pada periode
sekitar tahun 45-53 H (Juli Julaiha, 2023).

Pada masa itu, beredar sebuah kisah tentang Mu'awiyah yang mengutus
putranya, ‘Ubaidillah, untuk menemuinya. Saat ‘Ubaidillah tiba, Mu'awiyah terkejut
karena putranya, yang masih muda, banyak melakukan al-lahn (kesalahan) dalam
berbicara, terutama saat membaca ayat Al-Qur'an. Kejadian ini membuat Mu'awiyah
segera mengirim surat teguran kepada Gubernur Ziyad bin Abihi. Menanggapi hal
tersebut, Ziyad segera menghubungi salah satu ulama ahli Al-Qur'an, yaitu Abu al-
Aswad ad-Du’ali, melalui surat. Ziyad mengatakan “Sesungguhnya orang-orang non-
Arab itu telah semakin banyak dan telah merusak bahasa orang-orang Arab. Maka, saya
meminta tolong kepadamu menuliskan sesuatu yang dapat memperbaiki bahasa
orang-orang itu dan membuat mereka membaca al-Qur'an dengan benar (Juli Julaiha,
2023).

Setelah menerima surat tersebut, Abu al-Aswad ad-Du’ali awalnya menolak tugas
yang diberikan kepadanya. Namun, Ziyad bin Abihi menyusun strategi untuk
mendorongnya agar menerima tugas tersebut. la memerintahkan seseorang untuk
menunggu di jalan yang sering dilewati oleh Abu al-Aswad, dengan instruksi khusus:
“Ketika Abu al-Aswad melintas, bacalah salah satu ayat Al-Qur'an, tetapi dengan
kesalahan (lahn) dalam pelafalannya.” Ketika Abu al-Aswad melintas di jalan tersebut,
orang itu pun mulai membaca firman Allah dalam QS al-Taubah/9: 3 dengan kesalahan
dalam pengucapannya.

u\fﬂyjjbu.&)@\w;g}&)\ u‘ )ﬁy‘céj\eyuxu“sj\‘dy‘)jdn\wub\j

Terjemahnya:

Suatu maklumat dari Allah dan Rasul-Nya kepada umat manusia pada hari haji akbar
bahwa sesungguhnya Allah dan Rasul-Nya berlepas diri dari orang-orang musyrik. Jika
kamu (kaum musyrik) bertobat, itu lebih baik bagimu; dan jika kamu berpaling,
ketahuilah bahwa kamu tidak dapat melemahkan Allah. Berilah kabar ‘gembira’ (Nabi
Muhammad) kepada orang-orang yang kufur (bahwa mereka akan mendapat) azab
yang pedih. (Rl, 2012)

Orang itu membaca ayat dengan keliru, mengganti wa rasuluhu menjadi wa
rasulihi. Kesalahan ini terdengar oleh Abu al-Aswad ad-Du’ali, yang langsung merasa
terguncang. Dengan penuh keheranan, ia berseru, “Maha Suci Allah! Tidak mungkin
Allah berlepas diri dari Rasul-Nya!” Kejadian tersebut akhirnya mendorongnya untuk
menerima permintaan Gubernur Ziyad bin Abihi. Abu al-Aswad kemudian memilih
seorang pria dari suku ‘Abd al-Qais untuk membantunya dalam menetapkan harakat
dan titik pada bacaan Al-Qur'an, dari awal hingga akhir mushaf (Wahid, 2022).

Dengan demikian dari uraian diatas, bahwa yang menjadi awal mula penulisan
titik dan harakat pasca Khulafa al-Rasyidin pada bacaan al-Qur'an adalah kondisi Umat

Copyright @ Irfan Jaya Sakti et al



Hamalatul Qur'an: Jurnal llmu-limu Al-Qur'an, 6(1), 2025 | 147

Islam yang bertambah banyak dari luar Arab dan meluasnya wilayah-wilayah Islam.
Sehingga, hal ini meningkatkan interaksi muslimin Arab dengan orang-orang Non Arab,
yang umumnya tidak memahami perbedaan penulisan huruf-huruf al-Qur'an. Selain
itu, pesan Gubernur Ziyad bin Abihi, kepada Abu al-Aswad al-Du’aly yang pertama kali
memproklamirkan agar penulisan al-Qur'an pasca Khulafa Rasyidin untuk diberikan
tanda harakat dan titik pada bacaan al-Qur'an. Hal ini diharapkan mampu menjaga dan
menghindarkan umat Islam dari kekeliruan ketika membaca al-Qur'an.

B. Bentuk-bentuk Penulisan al-Qur’an Pasca Khulafa’ al-Rasyidin
1. Tanda Harakat (Nugath al-I'rab)

Abu al-Aswad ad-Du’ali merupakan tokoh pertama yang memperkenalkan sistem
harakat (Nugath al-I'rab) dalam penulisan Al-Qur'an. Dalam prosesnya, ia membacakan
ayat-ayat Al-Qur'an dari hafalannya, sementara asistennya, yang memegang mushaf,
menandai harakat pada huruf terakhir setiap kata. Tanda harakat ini dibuat dengan
warna tinta yang berbeda dari tulisan utama dalam mushaf, sehingga lebih mudah
dikenali (Febrianingsih et al., 2016).

Dalam sistem yang dikembangkan oleh Abu al-Aswad ad-Du'ali, harakat fathah
ditandai dengan satu titik di atas huruf, kasrah dengan satu titik di bawahnya, dan
dhammah dengan satu titik di depan huruf. Sementara itu, tanwin ditandai dengan dua
titik. Prosesnya dilakukan dengan Abu al-Aswad membacakan ayat-ayat Al-Qur'an,
sementara asistennya menuliskan tanda-tanda tersebut sesuai instruksi. Sebelum
melanjutkan ke halaman berikutnya, Abu al-Aswad terlebih dahulu memeriksa dan
memastikan ketepatan tanda yang telah ditulis (Nasruddin, 2015). Meskipun Abu al-
Aswad ad-Du‘ali telah berupaya semaksimal mungkin untuk mempermudah
pembacaan Al-Quran, orang awam masih menghadapi kesulitan dalam
menggunakannya.

Kemudian, pada masa Kekhalifahan Abbasiyah, sistem harakat ini
disempurnakan lebih lanjut oleh al-Khalil bin Ahmad al-Farahidi (w. 170 H). la
mengganti bentuk tanda baca yang diperkenalkan oleh Abu al-Aswad dengan sistem
baru yang dikenal sebagai al-shakl al-muthawal, yang kini digunakan dalam mushaf Al-
Qur'an modern (Wahid, 2022). Dia juga orang pertama yang membuat tanda baca
hamzah, tasydid, raum dan isymam (isyarat bunyi suara harakat dengan merapatkan
bibir yang dikenal di kalangan ahli gira’at) (Aisye, 2022). Tanda harakat tersebut dibagi
sebagai berikut:

a. Fathah

Harakat fathah adalah tanda baca yang berbentuk garis kecil menyerupai huruf
alif, memanjang dari kanan ke kiri (). Tanda ini diletakkan di atas huruf yang memiliki
bunyi a, seperti dalam kata (<).

b. Kasrah

Harakat ini memiliki bentuk menyerupai huruf Ya’tanpa bagian atasnya, dengan
posisi agak condong ke belakang (-). Tanda ini diletakkan di bawah huruf yang
menghasilkan bunyi i, seperti pada kata (<).

c. Dammah
Harakat dhammah memiliki bentuk menyerupai huruf waw kecil () dan

Copyright @ Irfan Jaya Sakti et al



Hamalatul Qur'an: Jurnal llmu-limu Al-Qur'an, 6(1), 2025 | 148

ditempatkan di atas huruf yang menghasilkan bunyi u, seperti dalam kata (<).
d. Tanwin

Memilki bentuk yang sama dengan harakat-harakat sebelumnya, namun
perbedaannya terletak pada adanya penambahan tanda yang sama, artinya tanwin
memiliki tanda double, seperti kata &« &

e. Sukun

Pada tanda baca ini, terdapat perbedaan di kalangan ulama terkait dengan
urgensi keberadaannya, dalam artian apakah harakat sukun diperlukan atau tidak
diperlukan dalam suatu huruf. Kendati demikian, mayoritas menyetujui untuk
meletakakan tanda baca sukun. Dan hasilnya adalah tanda pada harakat sukun berupa
bulatan yang kecil (s) yang mengisyaratkan kondisi sunyi, karena kenyataannya harakat
sukun tidak menerima dari lainnya harakat apapun. Ada di antara kalangan ulama
Madinah serta ulama Nahwu menyatakan bahwa asal daripada harakat sukun adalah
huruf ha'.

Adapun penerapannya dapat dilihat ketika terdapat nun sukun yang bertemu
dengan huruf-huruf Hijaiyah. Pada hukum bacaan izhar, maka harakat sukun
diletakkan tepat berada di atas huruf izhar, misalnya &)« (= Pada hukum bacaan ikhfa',
maka diletakkan tanda sukun di atas huruf nun tersebut, misalnya J# i« Dan adapun
pada hukum bacaan iqglab, penulisan tanda sukun tidak ditulisakn secara langsung
melainkan diganti dengan tanda atau huruf mim kecil ditempatkan tepat di atas huruf
nin sebagai isyarat bacaan nun dibalikkan atau diganti menjadi bunyi mim (Wahid,
2022).

f. Tasydid

Tidak berbeda dengan tanda baca sukun sebelumnya, tan tasydid dalam
diskursusunya memiliki pandangan yang berbeda oleh para ulama dari segi urgensi
keberadaannya sebagai tanda baca. Namun, pada akhirnya tasydid dipandang penting
untuk diletakkan tandanya.

Bentuk dari tanda tasydid ini seperti kepala pada huruf syin, bedanya pada tanda
tasydid dibuang tanda titiknya menjadi (). Secara makna bahasa, tasydid memiliki arti
sangat, yang menandakan bahwa pengucapan huruf yang bertasydid harus ditebalkan
atau didobel atau huruf terakhirnya digandakan (Wahid, 2022).

g. Mad

Sederhananya, mad berarti memanjangkan suara, jadi tanda mad ini
mengharuskan untk membaca pada dengan ketentuannya. Adapun bentuk pada tanda
mad ini yakni berbentuk garis lintang yang agak naik sedikit di bagian ujungnya (~),
misalnya pada kalimat L.

Selanjutnya, Nasr bin ‘Asim al-Laythi melanjutkan upaya penyempurnaan
penulisan tanda harakat dalam Al-Qur’an. Atas perintah al-Hajjaj, ia menambahkan titik
dan harakat yang diperlukan pada huruf-huruf dalam mushaf untuk mempermudah
pembacaannya.

2. Tanda Titik (Nugath al-I'jam)

Penambahan tanda titik pada huruf dalam bacaan Al-Qur'an dilakukan setelah
sistem harakat diperkenalkan. Salah satu tujuan utama dari penandaan ini adalah
untuk membedakan huruf-huruf yang memiliki bentuk serupa tetapi memiliki

Copyright @ Irfan Jaya Sakti et al



Hamalatul Qur'an: Jurnal llmu-limu Al-Qur'an, 6(1), 2025 | 149

pengucapan yang berbeda (Juli Julaiha, 2023). Sehingga, lebih memudahkan dalam
membaca setiap hurufnya.

Contohnya adalah huruf « (ba), « (ta), dan < (tsa), yang pada mushaf Utsmani
tidak dicantumkan titik untuk membedakannya. Secara fungsional, salah satu tujuan
diadakannya tanda titik ini adalah untuk menyelaraskan dengan berbagai variasi gira’at
yang ada saat itu. Namun demikian, dengan adanya intesitas komunikasi serta interaksi
yang terjadi pada Muslim Arab dan non-Arab, maka ditemukan kekeliruan dalam
membedakan huruf-huruf tersebut (al-‘ujmah) (Nasruddin, 2015). Oleh karena itu, hal
inilah yang mendorong agar menuliskan tanda titik pada huruf al-Quran.

Penambahan tanda titik pada huruf dimulai ketika Khalifah Abdul Malik bin
Marwan menginstruksikan Gubernur Irak saat itu, al-Hajjaj bin Yusuf al-Tsaqafi (75-95
H), untuk mencari solusi bagi masyarakat yang kesulitan membedakan huruf-huruf
dalam tulisan. Untuk menjalankan tugas tersebut, al-Hajjaj menunjuk Nasr bin ‘Asim
dan Yahya bin Ya'mar, karena keduanya dikenal sebagai ahli dalam bahasa Arab dan
ilmu gira’at.

Para ahli gira’at tersebut mengambil inisiatif untuk kembali menghidupkan
tradisi Nuqath al-Ijam, yakni sistem pemberian titik yang menjadi pembeda dalam
pengucapan atau pelafalan huruf-huruf yang memiliki bentuk serupa. Dari sinilah lahir
metode al-lhmal dan al-ljam, di mana al-lhmal berarti membiarkan huruf tanpa titik,
sementara al-ljam merujuk pada penambahan titik sebagai pembeda. Beberapa
contoh penerapan metode ini adalah sebagai berikut:

a. Untuk membedakan huruf-huruf yang memiliki bentuk serupa, seperti 2 (dal)
dengan 3 (dzal), L (ra) dengan J (zay), v= (shad) dengan = (dhad), & (tha) dengan
L (zha'), serta ¢ (‘ain) dengan ¢ (ghain), maka huruf pertama dalam setiap
pasangan dibiarkan tanpa titik (al-lhmal), sedangkan huruf kedua diberikan satu
titik di atasnya sebagai penanda (al-Ijam).

b. Pada pasangan huruf o« (sin) dan J (syin), huruf pertama dibiarkan tanpa titik,
sedangkan huruf kedua (syin) diberikan tiga titik di atasnya. Hal ini disesuaikan
dengan bentuk huruf yang memiliki tiga ‘gigi’, karena jika hanya diberi satu titik,
huruf tersebut bisa menyerupai ¢ (nun). Pertimbangan serupa juga diterapkan
dalam pemberian titik pada huruf-huruf < (ba), < (ta), & (tsa), v (nun), dan ¢ (ya)
untuk memastikan perbedaan yang jelas dalam pengucapan dan penulisan.

c. Pada kelompok huruf z (jim), z (ha), dan ¢ (kha), huruf pertama (jim) dan ketiga
(kha) diberikan tanda titik untuk membedakannya, sedangkan huruf kedua (ha)
dibiarkan tanpa titik.

d. Dalam pasangan huruf < (fa') dan & (gaf), seharusnya mengikuti aturan
sebelumnya, di mana huruf pertama dibiarkan tanpa titik, sementara huruf
kedua diberikan satu titik di atasnya. Namun, dalam praktiknya, kaum Muslim di
wilayah Timur Islam lebih memilih memberikan satu titik di atas untuk huruf (fa')
dan dua titik di atas untuk huruf (gaf). Sementara itu, di wilayah Barat Islam
(Maghrib), huruf (fa') diberi satu titik di bawah, sedangkan huruf (gaf) diberi satu
titik di atas.

Pada awalnya, Nugath al-I'jam memiliki bentuk lingkaran, kemudian

Copyright @ Irfan Jaya Sakti et al



Hamalatul Qur'an: Jurnal llmu-limu Al-Qur'an, 6(1), 2025 | 150

berkembang menjadi bentuk kubus, dan selanjutnya menjadi lingkaran dengan bagian
tengah yang berlubang. Penulisan tanad titik dengan warna yang tidak berbeda dengan
huruf dengan maksud supaya tidak tertukar dengan tanda harakat (Nugath al-I'rab),
yang secara umum berwarna merah. Kebiasaan ini kemudian tidak berubah dan terus
berlangsung sampai pada akhir pemerintahan Khilafah Umayyah dan awal berdirinya
Khilafah Abbasiyah pada tahun 132 H.

Pada periode ini, muncul berbagai inovasi dalam penggunaan warna untuk
tanda baca dalam mushaf. Di Madinah, huruf dan Nuqath al-I'jam ditulis dengan tinta
hitam, sementara harakat menggunakan tinta merah. Sementara itu, di Andalusia,
sistem pewarnaan lebih beragam dengan empat warna berbeda: hitam untuk huruf,
merah untuk harakat, kuning untuk hamzah, dan hijau untuk hamzah al-washl. Bahkan,
beberapa mushaf pribadi menerapkan warna khusus untuk membedakan jenis i'rab
dalam suatu kata. Meskipun terdapat variasi dalam penggunaan warna, hampir semua
mushaf sepakat untuk menuliskan huruf dan Nugath al-I'jlam dengan tinta hitam.

Kesimpulan

Penyempurnaan dalam penulisan serta peletakan tanda baca dalam Al-Qur'an
setelah era Khulafa al-Rasyidin menjadi salah satu pembahasan utama dalam studi
sejarah Al-Qur'an (Tarikh al-Qur'an). Pada dasarnya, penambahan titik dan harakat pada
teks Al-Qur'an setelah masa Khulafa al-Rasyidin berawal dari meningkatnya jumlah
umat Islam, termasuk dari kalangan non-Arab, serta meluasnya wilayah Islam.
Perkembangan ini menyebabkan semakin intensnya interaksi antara Muslim Arab dan
non-Arab, yang umumnya belum memahami perbedaan dalam penulisan huruf-huruf
Arab. Selain itu, instruksi dari Gubernur Ziyad bin Abihi kepada Abu al-Aswad al-Du’ali
menjadi pemicu utama dalam penerapan tanda harakat dan titik pada teks Al-Qur'an.
Inisiatif ini bertujuan untuk menjaga keakuratan bacaan dan mencegah umat Islam dari
kesalahan dalam membaca Al-Qur'an.Setelah masa Khulafa al-Rasyidin, penulisan Al-
Qur'an mengalami dua bentuk penyempurnaan. Pertama, penambahan tanda harakat
(Nugath al-I'rab), yang pertama kali diperkenalkan oleh Abu al-Aswad al-Duali.
Kemudian, sistem ini disempurnakan oleh al-Khalil bin Ahmad al-Farahidi (w. 170 H)
dengan mengubah bentuk harakat yang sebelumnya digunakan oleh Abu al-Aswad
menjadi al-shakl al-muthawal, seperti yang kita temukan dalam mushaf saat ini. Kedua,
penambahan tanda titik (Nugath al-Ijam), yang dilakukan oleh Nashr bin ‘Ashim dan
Yahya bin Ya'mar. Mereka ditugaskan untuk menghidupkan kembali sistem titik guna
membedakan huruf-huruf yang memiliki bentuk serupa dalam penulisan. Dari sinilah
muncul metode al-lhmal (membiarkan huruf tanpa titik) dan al-/jam (memberikan titik
pada huruf untuk membedakan bunyinya).

Daftar Pustaka

Aisye, |. (2022). Jam'ul Qur'an Masa Khulafa Alrasyidin. Mushaf Journal: Jurnal lImu Al
Quran Dan Hadis, 2(1), 112-123.
https://www.academia.edu/download/112900911/32.pdf

Akbar, A. (2008). Membalik Sejarah Pengumpulan dan Penulisan Al-Quran. jurnal
Ushuluddin.

Copyright @ Irfan Jaya Sakti et al



Hamalatul Qur'an: Jurnal llmu-llmu Al-Qur'an, 6(1), 2025 | 151

Al-Baba, K. (1989). Dinamka Kaligrafi Arab, Penj. D. Sirajuddin AR. Kepustakaan Pesantren
LEMKA Sukabumi.

Al-Qaththan, M. (2016). Mabahits fi Ulumil Qur'an (U. Mujtahid (trans.)). Ummul Qura.

Al-Qatthan, S. M. (2016). Dasar-Dasar IImu Al-Qur'an. Ummul Qura.

Ananta, I. M. dan Y. (2019). Abstrak Sejarah Teks Al-Qur'an: Masa Nabi dan Khulafa' al-
Rasyidin. Sustainability (Switzerland), 11(1), 1-14.

Febrianingsih, D., Islamiyah, S., Pembangunan, K. & Ngawi, P. (2016). Sejarah
Perkembangan Rasm Utsmani. 2(2), 293-311.
https://ejournal.kopertais4.or.id/mataraman/index.php/murabbi/article/view/106
3/787

Ichsan, M. (2012). Sejarah Penulisan Dan Pemeliharaan Al QUran Pada Masa Nabi
Muhammad SAW dan Sahabat. Jurnal Substantia, 14(1), 1-9. https://jurnal.ar-
raniry.ac.id/index.php/substantia/article/viewFile/4833/3118

Jamaruddin, M. Y. dan A. (2016). Studi Al-Qur’an. Asa Riau.

Juli Julaiha. (2023). Sejarah Penulisan dan Pembukuan Al-Qur'an. Tarbiatuna: Journal of
Islamic Education Studies, 3(1), 129-136.
https://doi.org/10.47467/tarbiatuna.v3i1.2762

Junaid, M. (2022). Fenomena Pewahyuan Dan Pembukuan Al-Qur ' an Serta Asbabun
Nuzul. Al-Muaddib Jurnal IlImu-llmu  Sosial Dan Keislaman, 7(1), 36-50.
https://core.ac.uk/download/pdf/524644899.pdf

Maulidya, A., & Fauzi, M. A. (2023). Sejarah Penulisan dan Pembukuan Al-Qur'an.
Tarbiatuna: Journal of Islamic Education Studies (In Press), 3(1), 129-136.
https://journal.laaroiba.ac.id/index.php/tarbiatuna/article/view/2762

Mohammad Fattah, M. A. N. (2019). Kodifikasi Al-Qur'an dan Hadits Perspektif Historis.
Jurnal Reflektika, 14(1), 101-137.
https://www.ejournal.unia.ac.id/index.php/reflektika/article/view/898/643

Nasruddin. (2015). Sejarah Penulisan Alquran (Kajian Antropologi Budaya). Rihlah:
Jurnal  Sejarah  Dan  Kebudayaan,  1[(1), 53-68. https://journal3.uin-
alauddin.ac.id/index.php/rihlah/article/view/1360/1319

RI, K. A. (2012). Al-Qur’an Dan Terjemah. PT. Insan Media Pustaka.

Sahid. (2016). Ulum al-Qur'an (Memahami Oteentifikasi al-Qur'an), (Surabaya: , 2016), h.
83. Pustaka Idea.

Wahid, A. (2022). Mushaf Uthmani: Kajian Sejarah Dan Perkembangannya Dalam
Menjaga Keotentikan Al-Qur'an. CENDEKIA: Jurnal Studi Keislaman, 8(1), 81-98.
https://doi.org/10.37348/cendekia.v8i1.213

Copyright @ Irfan Jaya Sakti et al



