
Copyright @	Irfan Jaya Sakti et al 

 

 

Homepage: https://jogoroto.org 
Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu  

Al-Qur’an 
Volume 6 Issue 1 2025, Pages 138-151 

ISSN: 2722-8991 (Cetak); 2722-8983 (Online) 
 

  

Penyempurnaan Penulisan Al-Qur’an Pasca Khulafa’ 
Al-Rasyidin: Suatu Tinjauan Historis  

 
Irfan Jaya Sakti1, Halima Basri2, Andi Miswar3

, Muh. Nurul Ihsan4
 

1UIN Alauddin Makassar, Indonesia 
2UIN Alauddin Makassar, Indonesia 
3UIN Alauddin Makassar, Indonesia 
4UIN Alauddin Makassar, Indonesia 

 
Email Correspondence; 

80600222026@uin-alauddin.ac.id 
halimah.basri@uin-alauddin.ac.id 
andi.miswar@uin-alauddin.ac.id 

80600222023@uin-alauddin.ac.id 
 

Abstract 
 
This research aims to analyze the writing of Al-Qur'an manuscripts after the era of the 
Khulafa al-Rasyidin as part of the historical development of the Qur'an. The study 
employs a descriptive qualitative approach based on literature analysis, drawing from 
linguistic books, academic journals, and other scholarly sources using a historical 
framework. The primary objective is to explore the early refinements in Qur'anic writing 
and the different forms of script that emerged after the Khulafa al-Rasyidin.  The results 
of the analysis show that 1) The introduction of diacritical marks and vowelization in the 
Qur'an after the Khulafa al-Rasyidin was driven by the increasing number of non-Arab 
Muslims and the expansion of Islamic territories. Additionally, the directive from 
Governor Ziyad bin Abihi to Abu al-Aswad al-Du'ali played a crucial role in initiating the 
addition of vowels and dots to the Qur'anic script to prevent mispronunciations. 2) 
There were two primary developments in the writing of the Qur'an after the Khulafa al-
Rasyidin. The first was the introduction of vowel markings (Nuqath al-I'rab) by Abu al-
Aswad al-Du'ali, which was later refined by al-Khalil bin Ahmad al-Farahidi (d. 170 AH) 
by modifying the shape of the vowel marks. The second was the introduction of 
diacritical dots (Nuqath al-I'jam), with Nahsr bin 'Ashim and Yahya bin Ya'mar being 
credited for reviving this tradition to differentiate letters with similar shapes. This 
process led to the development of the al-Ihmal and al-I'jam methods. 
 

https://jogoroto.org/
mailto:80600222026@uin-alauddin.ac.id


Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 6(1), 2025 | 139 
			

Copyright @	Irfan Jaya Sakti et al  

Keywords: Imporovement, Writing of the Koran, Khulafa al-Rasyidin 
Abstrak 

 
Riset ini secara fungsional bertujuan untuk mengkaji penulisan mushaf al-Qur’an pasca 
khulafa al-rasyidin sebagai bagian atau lingkup dari tarikh al-Qur’an. Kajian  ini  
menggunakan  pendekatan  kualitatif  deskriptif berbasis analisis literatur, dengan 
mengacu pada buku linguistik, jurnal akademis, dan sumber ilmiah lainnya dengan 
menggunakan pendekatan historis. Fokus utama penelitian adalah mengeksplorasi 
awal mula penyempurnaan penulisan al-Qur’an dan bentuk-bentuk penulisan al-
Qur’anpasca Khulafa al-Rasyidin.  Hasil  analisis menunjukkan bahwa 1) menjadi awal 
mula penulisan titik dan harakat pasca Khulafa al-Rasyidin pada bacaan al-Qur’an 
adalah kondisi Umat Islam yang bertambah banyak dari luar Arab dan meluasnya 
wilayah-wilayah Islam. Selain itu, pesan Gubernur Ziyad bin Abihi, kepada Abu al-Aswad 
al-Du’ali yang pertama kali memproklamirkan agar penulisan al-Qur’an pasca Khulafa 
Rasyidin untuk diberikan tanda harakat dan titik pada bacaan al-Qur’an. 2) Setelah 
masa Khulafa al-Rasyidin, penulisan al-Qur'an mengalami dua bentuk perkembangan 
utama. Pertama, pemberian tanda harakat (Nuqath al-I’rab) yang diperkenalkan oleh 
Abu al-Aswad al-Du’ali. Upaya ini kemudian disempurnakan oleh al-Khalil bin Ahmad al-
Farahidi (w. 170 H) dengan mengubah sistem tanda baca yang telah dibuat 
sebelumnya. Kedua, penambahan tanda titik (Nuqath al-I’jam), di mana Nahsr bin 
‘Ashim dan Yahya bin Ya’mar diberi kepercayaan untuk menghidupkan kembali metode 
ini guna membedakan pelafalan huruf yang memiliki bentuk serupa. Dari sinilah 
kemudian muncul konsep al-Ihmal (huruf tanpa titik) dan al-I’jam (huruf bertitik). 
 
Kata Kunci: Penyempurnaan, Penulisan al-Qur’an, Khulafa al-Rasyidin 

 
Pendahuluan 

Al-Qur'an merupakan firman Allah yang disampaikan kepada Nabi Muhammad 
saw. melalui malaikat Jibril sebagai pedoman hidup bagi umat manusia. Proses 
pewahyuan ini menjadi bentuk komunikasi Ilahi kepada utusan-Nya yang terpilih 
(Junaid, 2022) Rasulullah saw. merupakan rasul yang terakhir diberi wahyu, Allah juga 
memberi wahyu kepada rasul-rasul sebelum beliau, seperti yang diwahyukan kepada 
beliau (Al-Qatthan, 2016).  Turunnya wahyu kepada Nabi Muhammad untuk memberi 
peringatan kepada manusia. Firman Allah dalam QS Yunus/: 2 

َ دنْعِ قٍدْصِ مََدَق مْھَُل َّنَا اوُْٓنمَاٰ نَیْذَِّلا رِشَِّبوَ سَاَّنلا رِذِنَْا نَْا مْھُنْمِّ لٍجُرَ ىلٰآِ اَنیْحَوَْا نَْا اًبجَعَ سِاَّنللِ نَاكََا

ّبرَ  نٌیْبُِّم رٌحِسَٰل اَذھٰ َّناِ نَوْرُفِكٰلْا لَاَق ۗ مْھِِ
Terjemahnya: 
Pantaskah manusia menjadi heran bahwa Kami memberi wahyu kepada seorang 
laki-laki di antara mereka, “Berilah peringatan kepada manusia dan gembirakanlah 
orang-orang beriman bahwa mereka mempunyai kedudukan yang tinggi di sisi 
Tuhan. Orang-orang kafir berkata, “Orang ini (Muhammad) benar-benar pesihir (RI, 
2012). 
 
Ayat di atas menjelaskan bahwasanya Allah memberikan wahyu kepada hamba 



Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 6(1), 2025 | 140 
			

Copyright @	Irfan Jaya Sakti et al  

pilihan-Nya, sebagai petunjuk dan memberi peringatan kepada seluruh manusia. 
orang-orang yang mempercayai apa yang dibawa oleh nabi Muhammad, dialah yang 
mendapat kedudukan yang tinggi, namun orang-orang kafir tetap tidak mempercayai 
wahyu yang dibawa oleh rasulullah sebagai ajaran yang benar, dan orang-orang kafir 
tetap menganggap bahwa Al-Qur’an merupakan karangan nabi Muhammad. 

Al-Qur’an hadir untuk memberikan pemahaman tentang hubungan wahyu ilahi 
dengan realita sosial, sehingga tampak jelas bahwa Al-Qur’an mempunyai ikatan 
sejarah dengan keadaan masyarakat. Al-Qur’an adalah sebagai mukjizat bagi Nabi 
Muhammad Saw dimana tak seorang pun mampu membuat semisalnya, bahkan oleh 
orang Arab yang pada zaman itu sangat gemar dan pandai dalam bersyair. Penyair 
hebat sekalipun dibuat terkagum-kagum oleh bahasa al-Qur’an yang begitu indah. 
Tidak heran, banyak dari mereka yang tidak bisa menguasai diri mereka ketika al-
Qur’an dibacakan. 

Seiring berjalannya waktu, wafatnya Rasulullah saw menjadi akhir dari turunnya 
wahyu ke bumi. Sahabat yang khawatir akan musnahnya al-Qur’an lantas menghimpun 
para Qari’ demi misi mengumpulkan al-Qur’an. Namun, hal ini tidaklah menjadi usaha 
akhir dalam pemeliharaan al-Qur’an. Sebab nyatanya, timbul masalah baru di era 
khalifah Utsman bin Affan yang menggerakkannya untuk segera membentuk tim dalam 
misi menyalin al-Qur’an yang kemudian di sebar keseluruh wilayah kekuasaan Islam. 
 Namun demikian sepeninggal Usman bin Affan, mushaf Usman usmani masih 
menjadi sebuah standar dan pegangan kaum muslimin dalam membaca Al-Qur’an. 
Akan tetapi, salah baca dan perbedaan bacaan masih tetap terjadi dikalangan mereka. 
Hal ini disebabkan ketika domain politik Islam semakin meluas, banyak orang nonArab 
memeluk agama Islam sehingga berbagai kekeliruan dalam membaca teks Arab 
semakin merebak, Sehingga memerlukan upaya-upayaya. Upaya tersebut ialah berupa 
penyempurnaan tulisan Al-Qur’an. 

Sejarah telah mencatat bahwa pada masa-masa awal kehadiran agama Islam, 
bangsa Arab tempat diturunkannya al-Qur’an tergolong ke dalam bangsa yang buta 
huruf, sebab sangat sedikit di antara mereka yang pandai menulis dan membaca. 
Mereka belum mengenal kertas, sebagaimana kertas yang dikenal sekarang. 
Kendatipun bangsa Arab pada saat itu masih tergolong buta huruf pada awal 
penurunan al-Qur’an, tetapi mereka dikenal memilki daya ingat (hafal) yang sangat 
kuat. Mereka terbiasa menghafal berbagai Sya’ir Arab dalam jumlah yang tidak sedikit 
atau bahkan sangat banyak.  

Sedangkan untuk penulisan al-Qur’an, Rasulullah Saw mengangkat beberapa 
orang sahabat, yang bertugas merekam dalam bentuk tulisan semua wahyu yang 
diturunkan kepada Rasulullah Saw. Di antara mereka ialah Abu Bakar al-Shiddiq, Umar 
bin Khattab, Utsman bin Affan, Ali bin Abi Thalib, Zaid bin Tsabit, Ubay bin Ka’ab, dan 
beberapa sahabat lainnya (Ichsan, 2012). 

Adapun alat yang digunakan untuk menulis wahyu pada saat itu masih sangat 
sederhana. Para sahabat menulis al-Qur’an pada ‘usub (pelepah kurma), likhaf (batu 
halus berwarna putih), riqa’ (kulit), aktaf (tulang unta), dan aqtab (bantalan dari kayu 
yang biasa dipasang di atas punggung unta). Salah seorang sahabat yang paling banyak 
terlibat dalam penulisan al-Qur’an pada masa nabi adalah Zaid bin Tsabit. Dan juga 



Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 6(1), 2025 | 141 
			

Copyright @	Irfan Jaya Sakti et al  

mereka terlibat dalam pengumpulan dan pembukuan al-Qur’an masing-masing di 
masa Abu bakar dan Utsman bin Affan (Juli Julaiha, 2023). 

Dengan demikian, dari hasil uraian diatas maka penulis hanya terfokus pada 
perstiwa terkait bagaimana proses penulisan al-Qur’an pasca Khulafa alRasyidin, 
bagaimana bentuk-bentuk penulisan al-Qur’an setelah ditinggal wafat oleh para 
Sahabat Nabi saw. Khususnya khilafah yang empat. Serta siapa saja tokoh Ulama yang 
ikut andil dalam penulisan al-Qur’an tersebut. 
 
Metode Penelitian 

Secara metodologis, penelitian ini merupakan kajian kepustakaan dengan 
analisis kualitatis-deskriptif dan menggunakan pendekatan historis dengan tujuan 
untuk meninjau secara mendalam mengenai sejarah penulisan al-Qur’an pada masa 
pasca khulafa al-rasyidin. Data utama diperoleh dari literatur primer yang berkaitan 
dengan ilmu al-Qur’an seperti Ulum al-Qur’an, sementara data pendukung berupa 
artikel, buku, dan literatur ilmiah lainnya yang relevan dengan fokus penelitian. Teknis 
analisis data dilakukan dengan memfokuskan objek yang dikaji, kemudian 
menyajikannya secara deskriptif-naratif, dan terakhir penulis menyimpulkan hasil 
penelitian. 
 
Hasil dan Pembahasan 
A. Sejarah Penyempurnaan Penulisan al-Qur’an Pasca Khulafa’ al-Rasyidin 

Penulisan Al-Qur’an pada masa Rasul telah sempurna 30 juz akan tetapi tidak 
dibukukan dalam satu mushaf. Setelah terjadi peperangan Yamamah yang 
menewaskan banyak huffaz, maka sayyidina ‘Umar ra. memberikan usulan kepada Abu 
Bakar ra. untuk mengumpulkan Al-Qur’an. Pada mulanya Abu Bakar menolak, akan 
tetapi Umar berhasil meyakinkan manfaat yang akan didapat jika usulan tersebut 
dilakukan. Dengan begitu, Abu Bakar meminta Zaid untuk mengumpulkan Al-Qur’an 
menjadi satu kesatuan yang utuh. 

Dalam pengumpulan Al-Qur’an ini. Zaid bin Tsabit hanya mengumpulkan tulisan-
tulisan yang benar-benar di hadapan Rasulullah saw. ayat-ayat yang dikumpulkan juga 
harus di saksikan minimal oleh orang saksi. Untuk meringankan tugas ini, maka Abu 
Bakar menunjuk Ubay bin Kaab, Ali bin Abi Talib, Usman bin Affan, dan Umar bin 
Khattab untuk membantu Zaid dalam mengumpulkan tulisan Al-Qur’an dalam satu 
mushaf. Mushaf tersebut di simpan di rumah rumah Abu Bakar dan dialihkan rumah 
Umar. Ketika beliau diangkat menjadi khalifah. Sesaat sebelum Umar meninggal, beliau 
menitipkan mushaf tersebut kepada putrinya Hafsah binti Umar. 

Pada masa khalifah Usman bin Affan telah terjadi perbedaan cara baca yang 
sangat luas di kalangan masyarakat Muslim. Khususnya dalam perang melawan Arenia 
dan Azerbaijan. Secara historis, ketika ekspansi kaum muslimin semakin luas, maka 
atas perintah khalifah, para sahabat pun tersebar ke berbagai wilayah yang telah 
ditaklukkan guna mengajarkan al-Qur’an dan masalah keagamaan kepada masyarakat 
muslim. Dalam hal ini, maka setiap sahabat mengajarkan al-Qur’an dengan tujuh dialek 
yang diterima dari Rasulullah (Sahid, 2016). Selain itu, pasukan muslim yang pada 
umumnya terdiri dari masyarakat yang berbeda-beda suku mempunyai dialek yang 



Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 6(1), 2025 | 142 
			

Copyright @	Irfan Jaya Sakti et al  

berbeda-beda dalam membaca al-Qur’an. Maka timbullah perbedaaan bacaan antar 
wilayah yang telah ditaklukkan kaum muslimin. Misalnya, di Kufah, kaum muslimin 
mengikuti mushaf ‘Abdullah ibn Mas’ud, penduduk Bashrah mengikuti mushaf Abu 
Musa al-‘Asy’ari, di Damasakus mengikuti Miqdad bin Abu al-Aswad, dan di Syam 
mengikuti mushaf Ubay bin Ka’ab (Ananta, 2019). 

Penduduk Syam membaca dengan bacaan Ubay bin Ka’ab yang belum pernah 
didengar oleh penduduk Irak. Ketika penduduk irak membaca dengan bacaan Abdullah 
ibn Mas’ud, penduduk Syaam pun belum pernah mendengar bacaan yang demikian, 
begitu pula dengan bacaan Abu Musa al-Asy’ari (Sahid, 2016). Perbedaan bacaan di 
kalangan pasukan muslimin akhirnya menimbulkan perselisihan yang berujung pada 
saling mengkafirkan antara satu dengan yang lainnya karena membertahankan bacaan 
masing-masing (Sahid, 2016). Khuzaifah al-Yamani yang menyarankan kepada yang 
menyarankan kepada Khalifah Usman untuk menyeragamkan cara pembacaan al-
Qur’an agar tidak terjadi pertikaian di kalangan intern masyarakat muslim.  

Penulisan ayat-ayat dari sejak pengumpulan, pembukuan, dan penggandaan 
dikategorikan sebagai tulisan kifi, salah satu jenis tulisan  yang dibangsakan di kota 
kufah. Penulisan Al-Qur’an yang belum diberi tanda-tanda perbedaan huruf berupa titik 
(titik satu, du, dan tiga baik di atas ataupun di bawah) dan berupa syakl (tanda-tanda 
bunyi  seperti fathah, kasrah, dha,,ah, saknah dan lain sebagainya), dan juga tanpa 
pemisah satu ayat dengan ayat yang lainnya, dan lain-lain tanda baca seperti yang telah 
sempurna dalam mushaf-mushaf Al-Qur’an (Jamaruddin, 2016). 

Sementara itu, umat Islam semakin berkembang dan mereka banyak berbaur. 
Banyaknya umat Islam dari kalangan non Arab yang salah dalam membaca Al-Qur’an 
menimbulkan keprihatinan dari penguasa dinasti Umayyah terhadap autentitas Al-
Qur’an. Oleh karena itu, mereka memikirkan untuk membuat tanda baca agar dapat 
membantu umat Islam dalam membaca Al-Qur’an dengan benar (Al-Qaththan, 2016). 

Oleh karena itu, cara penulisan pemberian tanda baca  membuka peluang dan 
kemugkinan terjadinya beraneka ragam di berbagai kota dan negeri yang berlainan 
dialek dan bahasanya, serta mempunyai kekhususan adat kebiasaan masing-masing. 
Padahal  waktu itu banyak orang-orang yang menulis Al-Qur’an dan huruf-hurufnya 
karena watak dan pembawaan orang-orang Arab yang masih murni mulai mengalami 
kerusakan. Dengan demikian, muncul kekhawatiran terjadinya perubahan nash-nash 
al-Qur’an  jika penulisan dibiarkan tanpa tanda baca beruapa tanda syakl, titik dan 
lainnya.  

Dengan demikian, muncul kekhawatiran terjadinya perubahan nash-nash Al-
Qur’an jika penulisan mushaf dibiarkan tanpa tanda-tanda bacaan Al-Qur’an (berupa 
syak, titik, dan lainnya). Oleh karena itu, pada tahun 65 H (empat puluh tahun sesudah 
masa penggandaan mushaf Usman) tampillah generasi yang terdiri dari beberapa 
orang pembesar pemerintahan untuk memelihara umata dari kekeliruan dalam 
membaca dan memahami Al-Qu’an. Mereka berusaha memikirkan tanda-tanda 
tertentu yang dapat membantu dan memelihara pembacaan Al-Qur’an yang benar. 
Dalam hal ini, beberapa sumber riwayat menyebut nama dua orang tokoh yang telah 
meletakkan dasar-dasar tanda bacaan Al-Qur’an, yakni: 



Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 6(1), 2025 | 143 
			

Copyright @	Irfan Jaya Sakti et al  

1. Ubaydillan bin Ziyad (wafat 76 h), diriwayatkan bahwa memberi perintah 
kepada seorang yang berasal dari persia untuk menambahkan huruf alif tand 
bunyi panjang atau mad. Misalnya kata “ تنا" ” ditulis tanpa huruf alif (tanda 
mad atau suara panjang) sehingga menjadi “ تنك ”. Semua dibuah 
penulisannya menjadi “ تناك ”. 

2. Al-Hajjaj bin Yusuf ats-Tsaqafy (wafat 95 H) diberitakan pula bahwa ia 
berupaya memperbaiki tulisan Al-Qur’an pada sebelas tempat, dan setelah 
diadakan perbaikan tulisan ternyata bacaan menjadi jelas dan mudah 
dipahami maknanya. 
Di samping itu, ulama berbeda pendapat mengenai usaha pertama yang 
dicurahkan untuk  hal perbaikan cara membaca Al-Qur’an itu. Banyak orang 
berpendapat bagwa orang peletak batu pertama yang melakukan usaha itu 
adalah  Abu Aswad al-Duali. Atas dorongan motivasi untuk mempermudah 
umat Islam membaca Al-Qur’an, Ubaidillah bin Ziyad, guberbur Basrah, 
meminta Abu Aswad al-Duali untuk membuat tanda-tanda baca tersebut. 
pada mulanya, abu aswa ad-duali menolak permintaan tersebut, namun Ibnu 
Ziyad memerintahkan  seseorang untuk menghadang perjalanan Abu Aswad 
kemudian sengaja membaca Al-Qur’an dengan salah hingga akhirnya Abu 
Aswad al-Duali menerima permintaan Ibnu Ziyad. Namun pendapat di atas 
diperselisih oleh beberpa pendapat, sebagian berpendapat bahwa yang 
memerintahkan Abu Aswad ialah Ali bin Abi Talib dan sebagaian mengatakan 
bahwa yang memerintahkan adalah Malik bin Marwan dan sebagian yang lain 
yang mengatakan bahwa yang memerintahkan Abu Aswad adalah Ibnu Ziyad.  
Terlepas dari perbedaan tersebut tokoh  yang pertama kali memberikan 
tanda baca adalah Abu Aswa al-Duali yang berinisiatif menambahkan titik 
merah pada teks Al-Qur’an sebagai tanda baca, yaitu penambahan titik di atas 
huruf sebagai tanda fathah, penambahan titik di bawah huruh sebagai tanda 
kasrah, penambahan titik di depan sebagai tanda dhammah, dan 
penambahan dua titik sebagai tanwin. 

Saat itu juga Abu al-Aswad ad-Duali bergegas menemui Ziyad ibn Abihi. Abu al-
Aswad ad-Du‟ali berkata, “Saya telah menjawab seruan yang Tuan tanyakan dan saya 
berpikir untuk segera memulai membuat tanda baca al-Quran, dampingilah saya oleh 
seorang sekretaris (juru tulis )“ Ziyad ibn Abihi menghadirkan 30 juru tulis, kemudian 
Abu al-Aswad ad-Du‟ali memilih salah seorang dari mereka yaitu Abdi al-Qais yang 
sesuku dengannya (Abu al-Aswad ad-Du’ali). Abu al-Aswad-ad- Du‟ali memberi isyarat 
ke Abdi al-Qais: (Al-Baba, 1989) ”Ambillah al-Quran dan cairan yang berbeda dengan 
warna tinta.” 

1. Apabila saya (Abu al-Aswad ad-Du’ali) buka mulutku (Fathah), buatlah (Abdi 
al-Qais) satu titik di atas huruf. 

2. Apabila saya (Abu al-Aswad ad-Du’ali) pecahkan mulutku kebawah (kasrah), 
buatlah (Abdi al-Qais) satu titik di bawah huruf. 

3. Apabila saya (Abu al-Aswad ad-Duali) depankan mulutku (dhammah), 
buatlah (Abdi al-Qais) satu titik di depan huruf. 

4. Apabila saya ikuti ghunnah, yakni tanwin (an, in, un) dari harakat-harakat 



Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 6(1), 2025 | 144 
			

Copyright @	Irfan Jaya Sakti et al  

tersebut, buatkanlah dua titik. Abu al-Aswad ad-Duali membacakan al- Qur’an 
dengan perlahan-lahan sementara Abd al-Qais menaruh titik, dan setiap kali 
Abd al-Qais menamatkan satu lembar Abu al-Aswad ad- Du’ali kembali 
memeriksa sehingg mushaf terisi tanda-tanda seluruhnya, 
sementara sukun ditinggalkan tanpa tanda. Hal itu dia lakukan hingga 
ujung mushaf sedangkan sukun tidak dikasih tanda”(Al-Baba, 1989). Abu al-
Aswad ad-Du’ali berhasil memperkenalkan suatu aturan penulisan baru 
terhadap teks al-Qur’an yang berfungsi sebagai penanda dalam bacaan 
berupa titik-titik tinta merah sebagai syakal yang terdapat pada hurufnya. 
Adapun aplikasinya, Abu al-Aswad al-Du’ali menempatkan titik di atas huruf 
untuk menandakan fathah, titik di bawah huruf untuk kasrah, titik di depan 
huruf untuk dhammah, serta dua titik sebagai penanda tanwin. 

Titik-titik yang disebutkan di atas tersebut sengaja dituliskan dengan tinta 
merah supaya terlihat perbedaan dengan pokok mushaf yang berwaran hitam pada 
umumnya. Kaitannya denhan hal ini, terdapat riwayat yang menyebutkan bahwa 
dicantumkannya tanda-tanda tersebut hanya pada huruf terakhir pada huruf tertentu 
saja. Dan tanda-tanda tersebut juga disertakan untuk menghidari kekeliruan saat 
membaca jika tidak ada penyertaan syakal tersebut. 

Abu al-Aswad pada dasarnya merupakan toko yang dikenal sebagai prlopor 
kaidah bahasa Arab atas perintah Ali bin Abi Thalib. Oleh karena itu, tidaklah masuk 
akal jika ada yang mengklaim bahwa ia sendiri yang menetapkan dasar tanda baca 
berupa syakal dan titik dalam penulisan Al-Qur’an. Dalam proses perbaikannya, selalu 
disebut tiga tokoh lainnya selain Abu al-Aswad, yaitu Hasan al-Basri, Yahya bin Ya’mar, 
dan Nashr bin Ashim al-Laits (Akbar, 2008). 

Dengan demikian, banyak orang yang berpendapat  bahwa penemuan akan 
cara penulisan Al-Qur’an dengan huruf-huruf bertitik merupakan kelanjutan dari 
kegiatan Abu al-Aswad al-Du’ali, sebagaimana ia dikenal sebagai tokoh yang 
termasyhur saat itu. Adapun yang lainnya merupakan orang yang memiliki kontribusi 
dalam hal perbaikan bacaan Al-Qur’an (Akbar, 2008). Selain itu, terdapat pula 
pendapat yang lain yang mngatakan bahwa orang yang pertama kali mempelopori 
pelatakan tanda baca titik pada mushaf adalah Yahya bin Ya’mar. Namun hal ini 
sampai sekarang belum dapat dibuktikan keabsahannya (Akbar, 2008). 

Terlepas dari pendapat-pendapat yang ada, hal yang menjadi kesepakatan 
dalam diskursus ini adalah bagaiman kontribusi yang luar biasa dari mereka dalam 
hal peletakan tanda baca sebagai upaya perbaikan penulisan dan tentunya 
mempermudah dalam membaca Al-Qur’an.  

Diriwayatkan bahwa Abu Aswad pernah mendengar bacaan Al-Qur’an 
seseorang pada QS. al-Taubah/9: 3 sebagai berikut: 

  ھُٗلوُْسرَوَ ەۙ نَیْكِرِشْمُلْا نَمِّ ءٌيْۤرَِب Lَّٰا َّنَا
 
Pada bacaan tersebut, terdapat kesalahan pada pembacaan tanda kasrah, yaiti 

dalam huruf lam pada kata “ هٗلِوْسُرَوَ ”. Pada kata tersebut, jika dibaca demikian (kasrah) 
maka secara makna akan beruah menjadi “Maha tinggi Allah untuk meninggalkan 



Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 6(1), 2025 | 145 
			

Copyright @	Irfan Jaya Sakti et al  

Rasul-Nya.”  
Pada mulanya, pembenahan rasm Usmani hanya dilakukan dengan 

menambahkan titik sebagai penanda bacaan untuk fathah, kasrah, dan dhammah. 
Seiring waktu, sistem harakat ini mengalami perubahan dengan menggantikan titik-
titik tersebut menggunakan garis pendek di atas huruf untuk fathah, di bawah huruf 
untuk kasrah, serta huruf waw kecil di atas huruf untuk dhammah. Selain itu, huruf 
yang harus dibaca sukun juga diberi tanda khusus sebagai penanda (Maulidya & Fauzi, 
2023). 

Setelah berakhirnya masa kekhalifahan al-Rasyidin, mushaf Al-Qur’an yang telah 
dikodifikasi oleh Khalifah Usman masih belum dilengkapi dengan baris, titik, dan tanda 
baca lainnya. Hal ini menimbulkan kesulitan tersendiri bagi generasi Muslim 
berikutnya, terutama bagi mereka yang tidak fasih dalam bahasa Arab (Wahid, 2022). 
Seiring berjalannya waktu, penyempurnaan dalam penulisan teks Al-Qur’an menjadi 
hal yang penting untuk memudahkan umat Islam dalam membacanya. Hal ini 
disebabkan oleh masih adanya kesulitan bagi masyarakat awam dalam membaca Al-
Qur’an tanpa tanda baris. Selain itu, dengan semakin luasnya wilayah Islam dan 
beragamnya dialek yang digunakan, diperlukan upaya standarisasi. Pada awalnya, 
mushaf Al-Qur’an ditulis tanpa baris, titik, dan tanda baca lainnya. Namun, pada 
periode berikutnya, sistem tanda baca mulai dikembangkan berdasarkan kaidah 
bahasa Arab dan ilmu Al-Qur’an. Dengan demikian, umat Islam yang bukan penutur asli 
bahasa Arab pun dapat lebih mudah mempelajari dan membaca Al-Qur’an dengan 
benar (Wahid, 2022). 

Pada masa Usman bin Affan al-Qur’an belum memiliki harakat dan tanda baca, 
maka diadakanlah peyempurnaan pada masa Ali bin Abi Thalib. Pada masa ini al-Qur’an 
sudah diberi harakat dan tanda baca. Kemudian, secara berangsur-angsur terus 
disempurnakan oleh para Ulama ahli alQur’an (Juli Julaiha, 2023). 

Seperti yang telah dijelaskan sebelumnya, mushaf ‘Usmani generasi pertama 
ditulis tanpa adanya alat bantu baca, seperti titik pada huruf (nuqath al-i’jam) dan 
harakat (nuqath al-i’rab), yang kini umum ditemukan dalam berbagai edisi mushaf Al-
Qur’an. Khalifah Utsman r.a. sengaja menerapkan langkah ini agar rasm (tulisan) dalam 
mushaf dapat menampung berbagai qira’at yang telah diterima dan diajarkan oleh 
Rasulullah saw.. Ketika naskah-naskah tersebut dikirim ke berbagai wilayah, seluruh 
umat Islam menerima langkah tersebut dan mulai membuat salinan mushaf untuk 
keperluan pribadi mereka. Proses penyalinan ini dilakukan tanpa menambahkan titik 
atau harakat pada kata-kata dalam mushaf. Praktik ini terus berlanjut selama kurang 
lebih 40 tahun (Nasruddin, 2015). 

Pada masa itu, terjadi berbagai ekspansi dan pembukaan wilayah baru. 
Konsekuensi dari perluasan ini adalah meningkatnya jumlah non-Arab yang masuk 
Islam. Hal ini secara alami memperbesar interaksi antara Muslim Arab dengan kaum 
non-Arab, baik yang telah memeluk Islam maupun yang belum. Dampaknya, fenomena 
al-‘ujmah (kekeliruan dalam membedakan jenis huruf) dan al-lahn (kesalahan dalam 
membaca harakat huruf) menjadi hal yang tak terelakkan. Kesalahan dalam membaca 
Al-Qur’an tidak hanya terjadi di kalangan Muslim non-Arab, tetapi juga masih 
ditemukan di antara Muslim Arab sendiri (Mohammad Fattah, 2019). 



Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 6(1), 2025 | 146 
			

Copyright @	Irfan Jaya Sakti et al  

Salah satu tokoh yang pertama kali menggagas dan mengusulkan pemberian 
tanda baca pada mushaf Al-Qur’an adalah Ziyad bin Abihi. Ia merupakan gubernur yang 
diangkat oleh Mu’awiyah bin Abi Sufyan dan memimpin wilayah Bashrah pada periode 
sekitar tahun 45-53 H (Juli Julaiha, 2023). 

Pada masa itu, beredar sebuah kisah tentang Mu’awiyah yang mengutus 
putranya, ‘Ubaidillah, untuk menemuinya. Saat ‘Ubaidillah tiba, Mu’awiyah terkejut 
karena putranya, yang masih muda, banyak melakukan al-lahn (kesalahan) dalam 
berbicara, terutama saat membaca ayat Al-Qur’an. Kejadian ini membuat Mu’awiyah 
segera mengirim surat teguran kepada Gubernur Ziyad bin Abihi. Menanggapi hal 
tersebut, Ziyad segera menghubungi salah satu ulama ahli Al-Qur’an, yaitu Abu al-
Aswad ad-Du’ali, melalui surat. Ziyad mengatakan “Sesungguhnya orang-orang non-
Arab itu telah semakin banyak dan telah merusak bahasa orang-orang Arab. Maka, saya 
meminta tolong kepadamu menuliskan sesuatu yang dapat memperbaiki bahasa 
orang-orang itu dan membuat mereka membaca al-Qur’an dengan benar (Juli Julaiha, 
2023). 

Setelah menerima surat tersebut, Abu al-Aswad ad-Du’ali awalnya menolak tugas 
yang diberikan kepadanya. Namun, Ziyad bin Abihi menyusun strategi untuk 
mendorongnya agar menerima tugas tersebut. Ia memerintahkan seseorang untuk 
menunggu di jalan yang sering dilewati oleh Abu al-Aswad, dengan instruksi khusus: 
“Ketika Abu al-Aswad melintas, bacalah salah satu ayat Al-Qur’an, tetapi dengan 
kesalahan (lahn) dalam pelafalannya.” Ketika Abu al-Aswad melintas di jalan tersebut, 
orang itu pun mulai membaca firman Allah dalam QS al-Taubah/9: 3 dengan kesalahan 
dalam pengucapannya. 

 
 مُْتبُْت نْاَِفۗ ھُٗلوُْسرَوَ ەۙ نَیْكِرِشْمُلْا نَمِّ ءٌيْۤرَِب Lَّٰا َّنَا رَِبكَْلاْا جِّحَلْا مَوَْی سِاَّنلا ىَلاِ ھٖٓلِوُْسرَوَ Lِّٰا نَمِّ نٌاَذَاوَ
 مٍۙیْلَِا بٍاَذعَبِ اوْرَُفكَ نَیْذَِّلا رِشَِّبوَۗ Lِّٰا ىزِجِعْمُ رُیْغَ مُْكَّنَا اوْٓمَُلعْاَف مُْتیَّْلوََت نْاِوَ مُْۚكَّل رٌیْخَ وَھَُف

  
Terjemahnya: 
Suatu maklumat dari Allah dan Rasul-Nya kepada umat manusia pada hari haji akbar 
bahwa sesungguhnya Allah dan Rasul-Nya berlepas diri dari orang-orang musyrik. Jika 
kamu (kaum musyrik) bertobat, itu lebih baik bagimu; dan jika kamu berpaling, 
ketahuilah bahwa kamu tidak dapat melemahkan Allah. Berilah kabar ‘gembira’ (Nabi 
Muhammad) kepada orang-orang yang kufur (bahwa mereka akan mendapat) azab 
yang pedih. (RI, 2012) 
 

Orang itu membaca ayat dengan keliru, mengganti wa rasuluhu menjadi wa 
rasulihi. Kesalahan ini terdengar oleh Abu al-Aswad ad-Du’ali, yang langsung merasa 
terguncang. Dengan penuh keheranan, ia berseru, “Maha Suci Allah! Tidak mungkin 
Allah berlepas diri dari Rasul-Nya!” Kejadian tersebut akhirnya mendorongnya untuk 
menerima permintaan Gubernur Ziyad bin Abihi. Abu al-Aswad kemudian memilih 
seorang pria dari suku ‘Abd al-Qais untuk membantunya dalam menetapkan harakat 
dan titik pada bacaan Al-Qur’an, dari awal hingga akhir mushaf (Wahid, 2022). 

Dengan demikian dari uraian diatas, bahwa yang menjadi awal mula penulisan 
titik dan harakat pasca Khulafa al-Rasyidin pada bacaan al-Qur’an adalah kondisi Umat 



Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 6(1), 2025 | 147 
			

Copyright @	Irfan Jaya Sakti et al  

Islam yang bertambah banyak dari luar Arab dan meluasnya wilayah-wilayah Islam. 
Sehingga, hal ini meningkatkan interaksi muslimin Arab dengan orang-orang Non Arab, 
yang umumnya tidak memahami perbedaan penulisan huruf-huruf al-Qur’an. Selain 
itu, pesan Gubernur Ziyad bin Abihi, kepada Abu al-Aswad al-Du’aly yang pertama kali 
memproklamirkan agar penulisan al-Qur’an pasca Khulafa Rasyidin untuk diberikan 
tanda harakat dan titik pada bacaan al-Qur’an. Hal ini diharapkan mampu menjaga dan 
menghindarkan umat Islam dari kekeliruan ketika membaca al-Qur’an. 

 
B. Bentuk-bentuk Penulisan al-Qur’an Pasca Khulafa’ al-Rasyidin   

1. Tanda Harakat (Nuqath al-I’rab) 
Abu al-Aswad ad-Du’ali merupakan tokoh pertama yang memperkenalkan sistem 

harakat (Nuqath al-I’rab) dalam penulisan Al-Qur’an. Dalam prosesnya, ia membacakan 
ayat-ayat Al-Qur’an dari hafalannya, sementara asistennya, yang memegang mushaf, 
menandai harakat pada huruf terakhir setiap kata. Tanda harakat ini dibuat dengan 
warna tinta yang berbeda dari tulisan utama dalam mushaf, sehingga lebih mudah 
dikenali (Febrianingsih et al., 2016). 

Dalam sistem yang dikembangkan oleh Abu al-Aswad ad-Du’ali, harakat fathah 
ditandai dengan satu titik di atas huruf, kasrah dengan satu titik di bawahnya, dan 
dhammah dengan satu titik di depan huruf. Sementara itu, tanwin ditandai dengan dua 
titik. Prosesnya dilakukan dengan Abu al-Aswad membacakan ayat-ayat Al-Qur’an, 
sementara asistennya menuliskan tanda-tanda tersebut sesuai instruksi. Sebelum 
melanjutkan ke halaman berikutnya, Abu al-Aswad terlebih dahulu memeriksa dan 
memastikan ketepatan tanda yang telah ditulis (Nasruddin, 2015). Meskipun Abu al-
Aswad ad-Du’ali telah berupaya semaksimal mungkin untuk mempermudah 
pembacaan Al-Qur’an, orang awam masih menghadapi kesulitan dalam 
menggunakannya.  

Kemudian, pada masa Kekhalifahan Abbasiyah, sistem harakat ini 
disempurnakan lebih lanjut oleh al-Khalil bin Ahmad al-Farahidi (w. 170 H). Ia 
mengganti bentuk tanda baca yang diperkenalkan oleh Abu al-Aswad dengan sistem 
baru yang dikenal sebagai al-shakl al-muthawal, yang kini digunakan dalam mushaf Al-
Qur’an modern (Wahid, 2022). Dia juga orang pertama yang membuat tanda baca 
hamzah, tasydid, raum dan isymam (isyarat bunyi suara harakat dengan merapatkan 
bibir yang dikenal di kalangan ahli qira’at) (Aisye, 2022). Tanda harakat tersebut dibagi 
sebagai berikut: 

a. Fathah 
Harakat fathah adalah tanda baca yang berbentuk garis kecil menyerupai huruf 

alif, memanjang dari kanan ke kiri (َـ ). Tanda ini diletakkan di atas huruf yang memiliki 
bunyi a, seperti dalam kata (َب). 

b. Kasrah 
Harakat ini memiliki bentuk menyerupai huruf Ya’ tanpa bagian atasnya, dengan 

posisi agak condong ke belakang (ِـ ). Tanda ini diletakkan di bawah huruf yang 
menghasilkan bunyi i, seperti pada kata (ِب). 

c. Dammah 
Harakat dhammah memiliki bentuk menyerupai huruf waw kecil (ُـ ) dan 



Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 6(1), 2025 | 148 
			

Copyright @	Irfan Jaya Sakti et al  

ditempatkan di atas huruf yang menghasilkan bunyi u, seperti dalam kata (ُب). 
d. Tanwin 

Memilki bentuk yang sama dengan harakat-harakat sebelumnya, namun 
perbedaannya terletak pada adanya penambahan tanda yang sama, artinya tanwin 
memiliki tanda double, seperti kata	 ًبٌ بٍ ب  

e. Sukun 
Pada tanda baca ini, terdapat perbedaan di kalangan ulama terkait dengan 

urgensi keberadaannya, dalam artian apakah harakat sukun diperlukan atau tidak 
diperlukan dalam suatu huruf. Kendati demikian, mayoritas menyetujui untuk 
meletakakan tanda baca sukun. Dan hasilnya adalah tanda pada harakat sukun berupa 
bulatan yang kecil (ە)		yang mengisyaratkan kondisi sunyi, karena kenyataannya harakat 
sukun tidak menerima dari lainnya harakat apapun. Ada di antara kalangan ulama 
Madinah serta ulama Nahwu menyatakan bahwa asal daripada harakat sukun adalah 
huruf ha’.	

Adapun penerapannya dapat dilihat ketika terdapat nun sukun yang bertemu 
dengan huruf-huruf Hijaiyah. Pada hukum bacaan izhar, maka harakat sukun 
diletakkan tepat berada di atas huruf izhar, misalnya َنَمَاء نْم .	Pada hukum bacaan ikhfa’, 
maka diletakkan tanda sukun di atas huruf nun tersebut, misalnya	 لبَْق نْمِ .	Dan adapun 
pada hukum bacaan iqlab, penulisan tanda sukun tidak ditulisakn secara langsung 
melainkan diganti dengan tanda atau huruf mim kecil ditempatkan tepat di atas huruf 
nin sebagai isyarat bacaan nun dibalikkan atau diganti menjadi bunyi mim (Wahid, 
2022). 

f. Tasydid 
Tidak berbeda dengan tanda baca sukun sebelumnya, tan tasydid dalam 

diskursusunya memiliki pandangan yang berbeda oleh para ulama dari segi urgensi 
keberadaannya sebagai tanda baca. Namun, pada akhirnya tasydid dipandang penting 
untuk diletakkan tandanya. 

Bentuk dari tanda tasydid ini seperti kepala pada huruf syin, bedanya pada tanda 
tasydid dibuang tanda titiknya menjadi (ّـ ). Secara makna bahasa, tasydid memiliki arti 
sangat, yang menandakan bahwa pengucapan huruf yang bertasydid harus ditebalkan 
atau didobel atau huruf terakhirnya digandakan (Wahid, 2022). 

g. Mad 
Sederhananya, mad berarti memanjangkan suara, jadi tanda mad ini 

mengharuskan untk membaca pada dengan ketentuannya. Adapun bentuk pada tanda 
mad ini yakni berbentuk garis lintang yang agak naik sedikit di bagian ujungnya (	˜	), 
misalnya pada kalimat  ءآم . 

Selanjutnya, Nasr bin ‘Asim al-Laythi melanjutkan upaya penyempurnaan 
penulisan tanda harakat dalam Al-Qur’an. Atas perintah al-Hajjaj, ia menambahkan titik 
dan harakat yang diperlukan pada huruf-huruf dalam mushaf untuk mempermudah 
pembacaannya. 

2. Tanda Titik (Nuqath al-I’jam) 
Penambahan tanda titik pada huruf dalam bacaan Al-Qur’an dilakukan setelah 

sistem harakat diperkenalkan. Salah satu tujuan utama dari penandaan ini adalah 
untuk membedakan huruf-huruf yang memiliki bentuk serupa tetapi memiliki 



Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 6(1), 2025 | 149 
			

Copyright @	Irfan Jaya Sakti et al  

pengucapan yang berbeda (Juli Julaiha, 2023). Sehingga, lebih memudahkan dalam 
membaca setiap hurufnya. 

Contohnya adalah huruf ب (ba), ت (ta), dan ث (tsa), yang pada mushaf Utsmani 
tidak dicantumkan titik untuk membedakannya. Secara fungsional, salah satu tujuan 
diadakannya tanda titik ini adalah untuk menyelaraskan dengan berbagai variasi qira’at 
yang ada saat itu. Namun demikian, dengan adanya intesitas komunikasi serta interaksi 
yang terjadi pada Muslim Arab dan non-Arab, maka ditemukan kekeliruan dalam 
membedakan huruf-huruf tersebut (al-‘ujmah) (Nasruddin, 2015). Oleh karena itu, hal 
inilah yang mendorong agar menuliskan tanda titik pada huruf al-Qur’an. 

Penambahan tanda titik pada huruf dimulai ketika Khalifah Abdul Malik bin 
Marwan menginstruksikan Gubernur Irak saat itu, al-Hajjaj bin Yusuf al-Tsaqafi (75-95 
H), untuk mencari solusi bagi masyarakat yang kesulitan membedakan huruf-huruf 
dalam tulisan. Untuk menjalankan tugas tersebut, al-Hajjaj menunjuk Nasr bin ‘Asim 
dan Yahya bin Ya’mar, karena keduanya dikenal sebagai ahli dalam bahasa Arab dan 
ilmu qira’at. 

Para ahli qira’at tersebut mengambil inisiatif untuk kembali menghidupkan 
tradisi Nuqath al-I’jam, yakni sistem pemberian titik yang menjadi pembeda dalam 
pengucapan atau pelafalan huruf-huruf yang memiliki bentuk serupa. Dari sinilah lahir 
metode al-Ihmal dan al-I’jam, di mana al-Ihmal berarti membiarkan huruf tanpa titik, 
sementara al-I’jam merujuk pada penambahan titik sebagai pembeda. Beberapa 
contoh penerapan metode ini adalah sebagai berikut: 

a. Untuk membedakan huruf-huruf yang memiliki bentuk serupa, seperti د (dal) 
dengan ذ (dzal), ر (ra) dengan ز (zay), ص (shad) dengan ض (dhad), ط (tha) dengan 
 maka huruf pertama dalam setiap ,(ghain) غ dengan (ain‘) ع serta ,(’zha) ظ
pasangan dibiarkan tanpa titik (al-Ihmal), sedangkan huruf kedua diberikan satu 
titik di atasnya sebagai penanda (al-I’jam). 

b. Pada pasangan huruf س (sin) dan ش (syin), huruf pertama dibiarkan tanpa titik, 
sedangkan huruf kedua (syin) diberikan tiga titik di atasnya. Hal ini disesuaikan 
dengan bentuk huruf yang memiliki tiga ‘gigi’, karena jika hanya diberi satu titik, 
huruf tersebut bisa menyerupai ن (nun). Pertimbangan serupa juga diterapkan 
dalam pemberian titik pada huruf-huruf ب (ba), ت (ta), ث (tsa), ن (nun), dan ي (ya) 
untuk memastikan perbedaan yang jelas dalam pengucapan dan penulisan. 

c. Pada kelompok huruf ج (jim), ح (ha), dan خ (kha), huruf pertama (jim) dan ketiga 
(kha) diberikan tanda titik untuk membedakannya, sedangkan huruf kedua (ha) 
dibiarkan tanpa titik. 

d. Dalam pasangan huruf ف (fa') dan ق (qaf), seharusnya mengikuti aturan 
sebelumnya, di mana huruf pertama dibiarkan tanpa titik, sementara huruf 
kedua diberikan satu titik di atasnya. Namun, dalam praktiknya, kaum Muslim di 
wilayah Timur Islam lebih memilih memberikan satu titik di atas untuk huruf (fa') 
dan dua titik di atas untuk huruf (qaf). Sementara itu, di wilayah Barat Islam 
(Maghrib), huruf (fa') diberi satu titik di bawah, sedangkan huruf (qaf) diberi satu 
titik di atas. 
Pada awalnya, Nuqath al-I’jam memiliki bentuk lingkaran, kemudian 



Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 6(1), 2025 | 150 
			

Copyright @	Irfan Jaya Sakti et al  

berkembang menjadi bentuk kubus, dan selanjutnya menjadi lingkaran dengan bagian 
tengah yang berlubang. Penulisan tanad titik dengan warna yang tidak berbeda dengan 
huruf dengan maksud supaya tidak tertukar dengan tanda harakat (Nuqath al-I’rab), 
yang secara umum berwarna merah. Kebiasaan ini kemudian tidak berubah dan terus 
berlangsung sampai pada akhir pemerintahan Khilafah Umayyah dan awal berdirinya 
Khilafah Abbasiyah pada tahun 132 H. 

Pada periode ini, muncul berbagai inovasi dalam penggunaan warna untuk 
tanda baca dalam mushaf. Di Madinah, huruf dan Nuqath al-I’jam ditulis dengan tinta 
hitam, sementara harakat menggunakan tinta merah. Sementara itu, di Andalusia, 
sistem pewarnaan lebih beragam dengan empat warna berbeda: hitam untuk huruf, 
merah untuk harakat, kuning untuk hamzah, dan hijau untuk hamzah al-washl. Bahkan, 
beberapa mushaf pribadi menerapkan warna khusus untuk membedakan jenis i’rab 
dalam suatu kata. Meskipun terdapat variasi dalam penggunaan warna, hampir semua 
mushaf sepakat untuk menuliskan huruf dan Nuqath al-I’jam dengan tinta hitam. 
	
Kesimpulan 

Penyempurnaan dalam penulisan serta peletakan tanda baca dalam Al-Qur’an 
setelah era Khulafa al-Rasyidin menjadi salah satu pembahasan utama dalam studi 
sejarah Al-Qur’an (Tarikh al-Qur’an). Pada dasarnya, penambahan titik dan harakat pada 
teks Al-Qur’an setelah masa Khulafa al-Rasyidin berawal dari meningkatnya jumlah 
umat Islam, termasuk dari kalangan non-Arab, serta meluasnya wilayah Islam. 
Perkembangan ini menyebabkan semakin intensnya interaksi antara Muslim Arab dan 
non-Arab, yang umumnya belum memahami perbedaan dalam penulisan huruf-huruf 
Arab. Selain itu, instruksi dari Gubernur Ziyad bin Abihi kepada Abu al-Aswad al-Du’ali 
menjadi pemicu utama dalam penerapan tanda harakat dan titik pada teks Al-Qur’an. 
Inisiatif ini bertujuan untuk menjaga keakuratan bacaan dan mencegah umat Islam dari 
kesalahan dalam membaca Al-Qur’an.Setelah masa Khulafa al-Rasyidin, penulisan Al-
Qur’an mengalami dua bentuk penyempurnaan. Pertama, penambahan tanda harakat 
(Nuqath al-I’rab), yang pertama kali diperkenalkan oleh Abu al-Aswad al-Du’ali. 
Kemudian, sistem ini disempurnakan oleh al-Khalil bin Ahmad al-Farahidi (w. 170 H) 
dengan mengubah bentuk harakat yang sebelumnya digunakan oleh Abu al-Aswad 
menjadi al-shakl al-muthawal, seperti yang kita temukan dalam mushaf saat ini. Kedua, 
penambahan tanda titik (Nuqath al-I’jam), yang dilakukan oleh Nashr bin ‘Ashim dan 
Yahya bin Ya’mar. Mereka ditugaskan untuk menghidupkan kembali sistem titik guna 
membedakan huruf-huruf yang memiliki bentuk serupa dalam penulisan. Dari sinilah 
muncul metode al-Ihmal (membiarkan huruf tanpa titik) dan al-I’jam (memberikan titik 
pada huruf untuk membedakan bunyinya). 
 
Daftar Pustaka 
Aisye, I. (2022). Jam’ul Qur’an Masa Khulafa Alrasyidin. Mushaf Journal: Jurnal Ilmu Al 

Quran Dan Hadis, 2(1), 112–123. 
https://www.academia.edu/download/112900911/32.pdf 

Akbar, A. (2008). Membalik Sejarah Pengumpulan dan Penulisan Al-Qur’an. Jurnal 
Ushuluddin. 



Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 6(1), 2025 | 151 
			

Copyright @	Irfan Jaya Sakti et al  

Al-Baba, K. (1989). Dinamka Kaligrafi Arab, Penj. D. Sirajuddin AR. Kepustakaan Pesantren 
LEMKA Sukabumi. 

Al-Qaththan, M. (2016). Mabahits fi Ulumil Qur’an (U. Mujtahid (trans.)). Ummul Qura. 
Al-Qatthan, S. M. (2016). Dasar-Dasar Ilmu Al-Qur’an. Ummul Qura. 
Ananta, I. M. dan Y. (2019). Abstrak Sejarah Teks Al-Qur’an: Masa Nabi dan Khulafa’ al-

Rasyidin. Sustainability (Switzerland), 11(1), 1–14.  
Febrianingsih, D., Islamiyah, S., Pembangunan, K., & Ngawi, P. (2016). Sejarah 

Perkembangan Rasm Utsmani. 2(2), 293–311. 
https://ejournal.kopertais4.or.id/mataraman/index.php/murabbi/article/view/106
3/787 

Ichsan, M. (2012). Sejarah Penulisan Dan Pemeliharaan Al QUran Pada Masa Nabi 
Muhammad SAW dan Sahabat. Jurnal Substantia, 14(1), 1–9. https://jurnal.ar-
raniry.ac.id/index.php/substantia/article/viewFile/4833/3118 

Jamaruddin, M. Y. dan A. (2016). Studi Al-Qur’an. Asa Riau. 
Juli Julaiha. (2023). Sejarah Penulisan dan Pembukuan Al-Qur’an. Tarbiatuna: Journal of 

Islamic Education Studies, 3(1), 129–136. 
https://doi.org/10.47467/tarbiatuna.v3i1.2762 

Junaid, M. (2022). Fenomena Pewahyuan Dan Pembukuan Al-Qur ’ an Serta Asbabun 
Nuzul. Al-Muaddib :Jurnal Ilmu-Ilmu Sosial Dan Keislaman, 7(1), 36–50. 
https://core.ac.uk/download/pdf/524644899.pdf 

Maulidya, A., & Fauzi, M. A. (2023). Sejarah Penulisan dan Pembukuan Al-Qur’an. 
Tarbiatuna: Journal of Islamic Education Studies (In Press), 3(1), 129–136. 
https://journal.laaroiba.ac.id/index.php/tarbiatuna/article/view/2762 

Mohammad Fattah, M. A. N. (2019). Kodifikasi Al-Qur’an dan Hadits Perspektif Historis. 
Jurnal Reflektika, 14(1), 101–137. 
https://www.ejournal.unia.ac.id/index.php/reflektika/article/view/898/643 

Nasruddin. (2015). Sejarah Penulisan Alquran (Kajian Antropologi Budaya). Rihlah: 
Jurnal Sejarah Dan Kebudayaan, II(1), 53–68. https://journal3.uin-
alauddin.ac.id/index.php/rihlah/article/view/1360/1319 

RI, K. A. (2012). Al-Qur’an Dan Terjemah. PT. Insan Media Pustaka. 
Sahid. (2016). Ulum al-Qur’an (Memahami Oteentifikasi al-Qur’an), (Surabaya: , 2016), h. 

83. Pustaka Idea. 
Wahid, A. (2022). Mushaf Uthmani: Kajian Sejarah Dan Perkembangannya Dalam 

Menjaga Keotentikan Al-Qur’an. CENDEKIA: Jurnal Studi Keislaman, 8(1), 81–98. 
https://doi.org/10.37348/cendekia.v8i1.213 

 


