
	

Copyright @ Irma Juliana Hasbullah et al 

 

 

Homepage: https://jogoroto.org 
Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu  

Al-Qur’an 
Volume 5 Issue 2 2024, Pages 759-772 

ISSN: 2722-8991 (Cetak); 2722-8983 (Online) 
 

  

Kupas Tuntas : Rahasia Dibalik Konsep Penghapusan 
Hukum Ayat dalam Al-Qur’an 

 
Irma Juliana Hasbullah1, Zulfaniyatul Husna2, Sohrah3, Andi Miswar3 

1-4 Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar, Indonesia 
	
	 	 	

Email Correspondence; 
iyrmhajuliana024@gmail.com1 

ulfhazh@gmail.com2 

sohrah.uinalauddin@gmail.com3 

andi.miswar@uin-alauddin.ac.id4 

 
Abstrak 

 
The Qur'an is the primary guidance for Muslims and holds a crucial role, especially among 
scholars. However, within the field of Islamic studies, there are views suggesting that certain 
verses in the Qur'an seem textually contradictory. This phenomenon has led to the study of 
nasikh-mansukh, a theory aimed at understanding verses perceived as conflicting by explaining 
the concept of abrogation or replacement of rulings in divine revelation. Nonetheless, the 
concept of nasikh-mansukh is not universally accepted by all scholars or Qur'anic experts. Most 
agree that the Qur'an is a perfect holy scripture without revisions. These differing views reflect 
the diversity of perspectives within the Islamic scholarly tradition. This study employs a 
qualitative method using library research. It analyzes the concept and types of naskh, evidence 
for its establishment, differing opinions about naskh, its scope, controversies among scholars, 
and the wisdom that can be drawn from studying this theory. The findings indicate that 
differences of opinion among scholars are often rooted in foundational issues, such as 
perspectives or interpretative methods applied. By understanding the theory of nasikh-
mansukh, Muslims can gain deeper insight into how seemingly contradictory verses can be 
reconciled. Moreover, this study underscores the importance of knowledge in interpreting 
sacred texts, thereby strengthening faith in the Qur'an's perfection as the final revelation of 
Allah SWT. 
	
Keywords:  Nasikh, Mansukh, Qur’an 
  
 
 
 
 

https://jogoroto.org/
mailto:iyrmhajuliana024@gmail.com
mailto:ulfhazh@gmail.com
mailto:sohrah.uinalauddin@gmail.com
mailto:andi.miswar@uin-alauddin.ac.id


Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 5(2), 2024| 760 
			

Copyright @ Irma Juliana Hasbullah et al  

Abstrak 
 
Al-Qur'an adalah pedoman utama bagi umat muslim yang Memainkan peranan yang sangat 
signifikan, terutama di tengah-tengah para ulama. Namun, dalam kajian keilmuan, terdapat 
pandangan bahwa beberapa ayat dalam Al-Qur'an terlihat bertentangan satu sama lain secara 
tekstual. Fenomena ini memunculkan kajian tentang nasikh-mansukh, yaitu teori yang berupaya 
memahami ayat-ayat yang dianggap saling bertolak belakang dengan menjelaskan konsep 
penggantian atau pembatalan hukum dalam wahyu. Meski demikian, konsep nasikh-mansukh 
tidak diterima secara universal oleh semua ulama atau pakar Al-Qur'an. Sebagian besar 
sepakat bahwa Al-Qur'an adalah kitab suci yang sempurna tanpa revisi. Perbedaan ini 
mencerminkan ragam pandangan dalam tradisi keilmuan Islam. Penelitian ini menggunakan 
metode kualitatif dengan bentuk studi kepustakaan. Kajian ini meliputi analisis terhadap 
konsep dan macam-macam naskh, dalil ketetapan dan pendapat tentang naskh, kontroversi 
para ulama, serta hikmah yang dapat dipetik dari mempelajari teori ini. Penelitian menemukan 
bahwa perbedaan pandangan di kalangan ulama sering kali disebabkan oleh perbedaan akar 
masalah, seperti sudut pandang atau metode tafsir yang digunakan. Dengan memahami teori 
nasikh-mansukh, umat Islam dapat memperoleh wawasan yang lebih mendalam tentang 
bagaimana ayat-ayat yang terlihat kontradiktif dapat diharmonisasikan. Selain itu, kajian ini 
juga menekankan pentingnya ilmu pengetahuan dalam memahami teks suci, sehingga 
memperkuat keyakinan terhadap kesempurnaan Al-Qur'an sebagai wahyu terakhir Allah SWT. 
	
Kata Kunci: Nasikh, Mansukh, Al-Qur’an 

 
Pendahuluan 

Para imam berkata, “Tidak ada seorang pun yang boleh menafsirkan Al-Qur’an kecuali 
setelah dia mengetahui nasikh (yang menghapus) dan Mansukh (yang dihapus).” Kemudian Ali 
berkata kepada seorang hakim, “Apakah kamu mengetahui yang nasikh dan mansukh? Dia 
berkata, “Tidak.” Ali berkata, “ Kamu celaka dan Mencelakakan.” 

Pembahasan tentang nasikh dan mansukh dalam ‘Ulum Al-Qur'an menjadi salah satu isu 
yang menimbulkan perdebatan di kalangan ulama, terutama terkait keberadaan ayat-ayat yang 
dianggap mansukh (dihapus atau dibatalkan hukumnya) dalam Al-Qur'an. Perbedaan 
pandangan ini muncul karena beberapa ayat tampak kontradiktif jika ditinjau secara tekstual. 
Terdapat dua pandangan utama di kalangan ulama. Salah satunya adalah kelompok yang 
menerima teori nasikh dan mansukh. Mereka berpendapat bahwa beberapa ayat Al-Qur'an 
saling membatalkan karena kontradiksi yang tidak dapat diselesaikan secara harmonis. 
Menurut pandangan ini, ayat-ayat yang dianggap mansukh dibatalkan oleh ayat-ayat lain yang 
berstatus nasikh (menghapus atau menggantikan hukum sebelumnya). Hal ini dianggap 
sebagai bagian dari hikmah Ilahi untuk memberikan kemudahan serta menyesuaikan syariat 
dengan konteks yang berkembang secara bertahap pada masa wahyu. Ulama yang Menolak 
Teori Nasikh dan Mansukh, Ulama yang menolak teori ini meyakini bahwa semua ayat Al-Qur'an 
dapat dipahami dan dikompromikan tanpa harus menganggap ada ayat yang dibatalkan. 
Menurut mereka, perbedaan hukum yang terlihat kontradiktif bisa dijelaskan melalui konteks, 



Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 5(2), 2024| 761 
			

Copyright @ Irma Juliana Hasbullah et al  

makna yang lebih dalam, atau kondisi spesifik yang mengatur penerapan ayat tersebut. Dengan 
demikian, mereka menolak gagasan bahwa ada ayat Al-Qur'an yang dihapus atau tidak relevan 
lagi.1 

Dengan gaya yang cukup provokatif, Gamal al-Banna, seorang pemikir Muslim dari 
Mesir, menyatakan bahwa konsep naskh adalah salah satu "malapetaka pemikiran terbesar" 
yang membuat ulama salaf (klasik) tersesat dan tertipu. Para ulama salaf pada akhirnya 
membolehkan konsep ini dan bahkan mengklaim adanya ijma' (kesepakatan) di antara mereka. 
Selain itu, mereka juga menolak pendapat Imam Syafi‘i yang menyatakan bahwa Sunnah tidak 
dapat menggantikan atau membatalkan hukum yang ada dalam Al-Qur'an, dengan alasan 
bahwa baik Al-Qur'an maupun Sunnah adalah wahyu. Menurut riwayat dari Ibnu ‘Abbas, ia 
menafsirkan kata al-hikmah dalam firman Allah (“Yu’tî al-hikmah man yasyâ’ wa man yu’ta al-
hikmah faqad ûtiya khayran katsîran”) sebagai kemampuan untuk memahami ayat-ayat yang 
menasakh (menghapus) dan ayat-ayat yang mansûkh (dihapus) dalam Al-Qur'an. Secara 
umum, mayoritas ulama (jumhur) telah mencapai konsensus bahwa naskh itu diperbolehkan 
secara logis (jâ’iz ‘aqlan) dan benar-benar terjadi berdasarkan dalil wahyu (wâqi‘ sam‘an). Hanya 
Abu Muslim al-Ashfahânî yang diriwayatkan berpendapat bahwa naskh secara teori mungkin 
terjadi, tetapi tidak pernah benar-benar terjadi dalam kenyataannya.2 

Oleh karena itu, dapat dimengerti bahwa nasikh-mansukh muncul karena al-Qur'an 
diturunkan secara bertahap, menyesuaikan dengan kejadian-kejadian yang menyertainya. 
Maka, untuk memahami al-Qur'an dengan baik, penting untuk mendalami ilmu nasikh-
mansukh yang terdapat di dalamnya. 

 
Metode Penelitian 

Penelitian ini melibatkan analisis kualitatif yang mendalam terhadap literatur yang ada. 
Tujuan utamanya adalah untuk memberikan tinjauan menyeluruh serta penjelasan terhadap 
informasi yang tersedia, dengan merujuk pada berbagai sumber. Fokus utama dari tinjauan 
literatur ini adalah untuk mengumpulkan, menilai, dan mensintesis pengetahuan yang ada 
mengenai topik tertentu, khususnya berkaitan dengan konsep penghapusan hukum ayat 
dalam Al-Quran. Data yang digunakan akan berasal Dari berbagai referensi yang kredibel, 
seperti jurnal akademik, buku, dan laporan penelitian, dan publikasi ilmiah lainnya. Jangka 
waktu penelitian ini memberikan kesempatan bagi peneliti untuk mengamati perubahan dan 
perkembangan dalam topik yang dibahas, mengidentifikasi tren, serta mencatat setiap 
perubahan yang terjadi selama periode tersebut. 

 
Hasil dan Pembahasan 
Konsep Nasikh-Mansukh 

Secara bahasa, kata nasakh ( خسن ) memiliki makna menukil, menyalin, dan menghapus. 
Orang yang melakukan aktivitas menulis, menyalin, atau menghapus disebut Nasikh, 
sedangkan yang ditulis, disalin, atau dihapus disebut Mansukh. Adapun Nasakh merujuk pada 

	
1	(Jurnal	Studi	Keagamaan	Islam	&	Hazyimara	UIN	Alauddin	Makassar,	2023)	
2	(101-Article	Text-340-1-10-20240806,	n.d.)	



Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 5(2), 2024| 762 
			

Copyright @ Irma Juliana Hasbullah et al  

tindakan penghapusan atau penukilan itu sendiri. 
Dalam Mu’jam Maqayis al-Lugah dijelaskan bahwa nasakh berarti mengangkat atau 

menghapus sesuatu, kemudian menetapkan sesuatu yang lain di tempatnya, atau mengubah 
sesuatu menjadi sesuatu yang lain.3 

Secara etimologis, istilah nasikh merupakan bentuk isim fa’il (subjek/pelaku), sementara 
mansukh adalah bentuk isim maf’ul (objek). Keduanya berasal dari kata dasar nasakha, yang 
memiliki beberapa makna, di antaranya: menghilangkan (izalah) sebagaimana dijelaskan dalam 
QS. Al-Hajj: 52, mengganti (tabdil), mengubah (tahwil), dan memindahkan (naql) sebagaimana 
termuat dalam QS. Al-Jatsiyah: 29. Oleh karena itu, nasikh dapat diartikan sebagai pihak atau 
sesuatu yang berperan untuk menghilangkan, mengganti, mengubah, atau memindahkan. 
Sedangkan mansukh merujuk pada sesuatu yang dihilangkan, diganti, diubah, atau 
dipindahkan. 

Menurut Menurut Abu Ja‘far al-Nahhas (w. 338 H), terdapat dua dasar makna dari kata 
naskh: Pertama, diambil dari frasa “nasakhat al-syams al-zhilla”, yang berarti "matahari 
menghapus bayangan dan menggantikannya". Makna ini sesuai dengan firman Allah dalam 
Surah Al-Hajj (22:52): “fayansakhu Allâhu mâ yulqiy al-syaithânu” (...lalu Allah menghapuskan apa 
yang dimasukkan oleh setan). Kedua, berasal dari frasa “nasakhta al-kitâba idzâ anqaltahû min 
nuskhatihî”, yang berarti "engkau melakukan naskh (menyalin) sebuah buku ketika 
memindahkan isinya dari naskah aslinya". Dari makna ini lahir konsep nâsikh-mansûkh 
(penggantian hukum atau ayat).4 

Menurut Imam al-Suyuthi, seorang ulama yang mendukung konsep nasakh-mansukh 
dalam Al-Qur'an, istilah nasakh memiliki beberapa makna. Pertama, nasakh bermakna al-izalah, 
yaitu menghapus atau menghilangkan. Kedua, nasakh dapat diartikan sebagai al-tabdil, yang 
mencakup perubahan, pemindahan, atau pertukaran. Ketiga, nasakh bermakna al-tahwil, yaitu 
pemindahan. Keempat, nasakh dapat diartikan sebagai al-naql, yang mencakup pemindahan, 
pengopian, atau penyalinan. Dengan demikian, nasakh mencakup berbagai pengertian yang 
menunjukkan proses penghapusan, penggantian, atau pemindahan dalam konteks wahyu Al-
Qur'an.5 

Menurut para ahli usul fikih, naskh dapat diterima jika memenuhi persyaratan tertentu. 
Pertama, pembatalan harus dilakukan melalui tuntunan syariat yang mengandung hukum dari 
Allah dan Rasul-Nya, yang disebut nasikh (yang menghapus). Kedua, ketentuan syariat yang 
dibatalkan disebut mansukh, dan ketiga, nasikh harus datang setelah atau bersifat terakhir dari 
mansukh. Oleh karena itu, naskh tidak mencakup pengecualian atau istisna. 

Rukun naskh terdiri dari beberapa elemen penting. Pertama, ada adat naskh, yaitu 
pernyataan yang menunjukkan pembatalan hukum yang telah ada. Kedua, nasikh, yang 

	
3	Rahmat	Nurdin,	&	Abdillah,	A.	(2023).	Polemik	Nasikh-Mansukh	John	Burton	dalam	“The	

Collection	of	The	Quran.”	PAPPASANG,	5(1).	https://doi.org/10.46870/jiat.v5i1.534	
4	Murâdî,	Al-Imam	al-Ajall	al-Hujjah	Abu	Ja‘far	Ahmad	ibn	Muhammad	ibn	Isma‘il	al-Shaffâr	al-,	

(dikenal	 dengan	 Abu	 Ja‘far	 al-Nahhâs),	 al-Nâsikh	 wa	 al-Mansûkh	 fî	 al-Qur’ân	 al-Karîm,	 tashîh	 dan	
komentar:	 Matba‘ah	 al-Anwâr	 al-Muhammadiyyah,	 Cairo,	 (Cairo:	 Matba‘ah	 al-Anwâr	 al-
Muhammadiyyah,	ttp).	

5	Abd	al-Rahman	Jalal	al-Din	al-Suyuthi,	al-Itqân	fî	‘Ulûm	al-Qur’ân,	2	jilid,	4	juz	(Cairo:	al-
Maktabah	al-Tawfîqiyyah,	ttp,),	3:	27.	

https://doi.org/10.46870/jiat.v5i1.534


Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 5(2), 2024| 763 
			

Copyright @ Irma Juliana Hasbullah et al  

merupakan dalil yang datang kemudian dan berfungsi untuk menghapus hukum yang 
sebelumnya berlaku. Ketiga, mansukh, yaitu hukum yang dibatalkan, dihapuskan, atau 
dipindahkan. Keempat, mansukh ‘anh, yang merujuk pada orang yang dibebani hukum 
tersebut. 

Selain rukun naskh, terdapat beberapa syarat yang harus dipenuhi agar naskh dapat 
diterima. Syarat-syarat tersebut meliputi: hukum yang dibatalkan harus merupakan hukum 
syariat; pembatalan tersebut harus berasal dari tuntutan syariat; pembatalan hukum tidak 
disebabkan oleh berakhirnya waktu pemberlakuan hukum; dan tuntutan yang mengandung 
naskh harus datang setelah hukum yang dibatalkan.6 
Dalil Ketetapan dan Pendapat Tentang Naskh 

Mana' Al-Qaththan menetapkan tiga dasar untuk menentukan apakah ayat disebut 
nasikh (menghapus) atau mansukh. Pertama, transmisi yang jelas dari Nabi Muhammad atau 
para sahabatnya. Kedua, semua orang setuju bahwa ayat tertentu di nasikh dan yang lain 
mansukh. Ketiga, melakukan penelitian sejarah untuk mengetahui ayat mana yang turun lebih 
awal dan mana yang turun lebih belakangan.7 

Al-Qaththan juga menyatakan bahwa penetapan nasikh tidak dapat dilakukan melalui 
ijtihad atau pendapat para ahli tafsir karena adanya kemungkinan kontradiksi antara beberapa 
dalil jika dilihat dari perspektif lahiriah atau latar belakang keislaman salah satu perawi riwayat.8 

Masalah naskh hanya dapat dipahami melalui penukilan yang jelas dari Rasulullah SAW 
atau dari seorang sahabat yang mengklaim bahwa ayat-ayat tertentu telah di-naskh oleh ayat-
ayat lain. Ini dapat dilakukan ketika terjadi kontradiksi yang jelas. Untuk melakukannya, orang 
dapat menggunakan pengetahuan sejarah untuk menentukan ayat mana yang pertama kali 
muncul dan mana yang berikutnya. Karena naskh berarti menghapus dan menggantikan 
hukum yang sudah ada pada masa Nabi SAW, seseorang tidak boleh hanya mengikuti pendapat 
mayoritas mufassir atau ijtihad para mujtahid tanpa adanya penukilan yang sahih dan tanpa 
adanya sanggahan yang jelas.9. 

Dalam hal ini, pegangan adalah sejarah dan penukilan, bukan pendapat atau ijtihad. 
Dalam hal masalah naskh, ada dua pendapat ulama yang berbeda: yang satu menolak hadis 
ahad dari perawi yang adil, dan yang lain lebih toleran dengan mengikuti pendapat mufassir 
atau mujtahid. Pandangan yang benar mengutamakan kejelasan dan ketelitian dan 
bertentangan dengan kedua sikap tersebut. 

Di dalam kitab Mabahits fi Ulum Qur’an, dalam masalah naskh, manusia terbagi menjadi 
4 golongan: 

1. Kaum Yahudi tidak mengakui adanya konsep naskh (penghapusan atau perubahan 
hukum dalam syariat), karena mereka beranggapan bahwa naskh berkaitan dengan 
konsep al-bada, yaitu sesuatu yang baru tampak setelah sebelumnya tersembunyi. 
Menurut mereka, naskh dapat terjadi dalam dua kemungkinan: pertama, tanpa 

	
6	Manna‘	Al	Qaththan,	Mabahits	ff	‘Ulum	Al	Quran,	Mansyurat	Al-‘ashr	Al-Hadis,	t.t.p.,	1973;Syafi’i.,	op.cit.	

h,	236	
7	Abdul	Wahhab	Khallaf,	‘Ilmu	Ushul	al-Fiqh,	Kairo:	Dar	al-Qalam,	1942,	hlm.	176	
8	Manna‘	Al	Qaththan,	Mabahits	ff	‘Ulum	Al	Quran,	Mansyurat	Al-‘ashr	Al-Hadis,	h,234	
9	Musthafa	al-Zarqa,	Al-Fiqh	al-Islami	wa	Adillatuhu,	Damaskus:	Dar	al-Fikr,	1997,	hlm.	158-160	



Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 5(2), 2024| 764 
			

Copyright @ Irma Juliana Hasbullah et al  

adanya hikmah atau alasan yang jelas, yang menurut mereka mustahil bagi Allah. 
Kedua, disebabkan oleh hikmah yang sebelumnya tidak tampak, yang 
mengindikasikan adanya ketidakjelasan sebelum kejelasan muncul. Bagi mereka, 
kedua kemungkinan ini mustahil bagi Allah. 

2. Kalangan Syiah Rafidhah sangat berlebihan dalam menetapkan konsep naskh, 
bahkan memperluas cakupannya. Mereka menganggap bahwa al-bada (perubahan 
keputusan atau pengetahuan yang tampak setelahnya) adalah sesuatu yang 
mungkin terjadi bagi Allah. Pendekatan ini bertentangan secara langsung dengan 
pandangan orang Yahudi. Untuk mendukung pendapat mereka, mereka 
mengajukan berbagai argumen yang dianggap mendukung posisi tersebut. 

3. Abu Muslim Al-Asfahani berpendapat bahwa secara logika, naskh (penghapusan atau 
perubahan hukum) memang mungkin terjadi. Namun, menurutnya, berdasarkan 
syariat, naskh tidak terjadi. Ia bahkan menolak sepenuhnya keberadaan naskh dalam 
Al-Qur'an, dengan mendasarkan pandangannya pada firman Allah. 

4. Mayoritas ulama (jumhur) berpendapat bahwa naskh adalah sesuatu yang dapat 
diterima oleh akal dan memang telah terjadi dalam hukum-hukum syariat. Pendapat 
ini didasarkan pada beberapa argumen berikut: 
a. Perbuatan Allah tidak bergantung pada alasan atau tujuan tertentu.  
Allah memiliki kebebasan mutlak untuk memerintahkan sesuatu pada satu waktu 
dan melarangnya pada waktu lain, karena hanya Dia yang paling mengetahui apa 
yang terbaik untuk hamba-hamba-Nya. 
b. Dalil-dalil dari Al-Qur'an dan As-Sunnah menunjukkan kebolehan dan 
keberadaan naskh. Hal ini menegaskan bahwa perubahan atau penghapusan 
hukum dalam syariat sesuai dengan hikmah dan kebijaksanaan Allah. 

Bentuk-Bentuk dan Macam-Macam Naskh dalam Al-Qur’an 
Berdasarkan cakupannya dan kejelasan naskh dalam Al-Qur’an dibagi menjadi 4 

macam, yaitu:10  

1. Naskh shahrih, yaitu ayat yang secara jelas menghapus hukum yang terdapat pada 
ayat sebelumnya. Contohnya adalah ayat tentang perang (qital) dalam QS. Al-Anfal 
ayat 65, yang menyatakan bahwa satu orang Muslim harus melawan sepuluh kafir. 
Ayat ini secara tegas menunjukkan perubahan dalam ketentuan hukum yang 
berlaku sebelumnya. 

2. Naskh dhimmy, kondisi di mana dua naskh saling bertentangan dan tidak dapat 
dikompromikan, dan keduanya turun untuk masalah yang sama pada waktu yang 
sama. Ayat berikutnya akan menghapus ayat sebelumnya dalam hal ini. Salah satu 
contohnya adalah firman Allah dalam surah Al-Baqarah ayat 180, yang menetapkan 
bahwa orang yang akan meninggal harus berwasiat. Hadis yang menyatakan bahwa 
wasiat tidak berlaku bagi ahli waris menghapus ayat ini, menurut pendukung teori 
naskh.. 

3. Naskh kully, yaitu penghapusan seluruh hukum sebelumnya. Salah satu contohnya 
adalah ketentuan iddah empat bulan sepuluh hari yang ditemukan dalam surah Al-
Baqarah ayat 234, yang di-naskh oleh ketentuan iddah satu tahun yang ditemukan 
dalam surah yang sama. Dengan demikian, hukum yang lebih lama dihapus secara 
keseluruhan oleh hukum yang baru. 

	
10	Rosihon	Anwar,	Ulum	Al-Qur’an	(Bandung:	CV.	Pustaka	Setia,	2018)	h,	173-175.	



Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 5(2), 2024| 765 
			

Copyright @ Irma Juliana Hasbullah et al  

 

4. Naskh juz'iy, yaitu penghapusan hukum umum yang berlaku untuk semua orang 
dengan hukum yang hanya berlaku untuk sebagian orang, atau penghapusan 
hukum mutlak dengan hukum muqayyad. Salah satu contohnya adalah hukum dera 
delapan puluh kali bagi orang yang menuduh seorang wanita tanpa adanya saksi, 
yang disebutkan dalam Surat Al-An-Nur ayat 24. Namun, jika si penuduh adalah 
suami dari wanita yang dituduh, atau jika si penuduh adalah suami dari wanita yang 
dituduh, atau jika si penuduh adalah suami dari wanita yang dituduh, 

Dilihat dari segi bacaan dan hukumnya, mayoritas ulama membagi naskh kepada tiga 
macam, yaitu:11 

1. Naskh al-hukmi wa al-tilawah jamián, yaitu Ayat-ayat yang tidak dibenarkan untuk 
dibaca atau diamalkan disebut sebagai penghapusan hukum dan bacaan (tilawah). 
Salah satu contoh yang sering disebutkan adalah riwayat dari "Aisyah" yang 
mengatakan bahwa ayat Al-Qur'an yang pertama kali diturunkan mengatur saudara 
sepersusuan, atau sepuluh kali susuan, yang dilarang menikah. Namun, ayat 
tersebut kemudian di-naskh lima kali. Ayat-ayat tentang sepuluh atau lima kali 
susuan tidak dimasukkan ke dalam mushaf setelah Rasulullah SAW wafat, karena 
hukum yang terkandung di dalamnya telah di-naskh. 

2. Naskh al-hukmi duuna al-tilawah, yaitu Penghapusan naskh yang dimaksud di sini 
adalah penghapusan terhadap hukum saja, sementara bacaan (teks) tetap ada dan 
diabadikan. Salah satu contohnya adalah ajakan para penyembah berhala dari 
kalangan musyrikin kepada umat Islam untuk saling bergantian dalam beribadah, 
yang telah dihapus oleh ketentuan ayat qital (peperangan). Meskipun demikian, ayat 
6 Al-Kafirun menceritakan tentang mendahulukan sedekah, yang di-naskh oleh ayat 
13 dari surah yang sama. 

3. Naskh al-tilawah duuna al-hukm, yaitu Sementara hukumnya tetap berlaku, 
penghapusan yang dimaksud di sini adalah penghapusan bacaan saja. Ayat yang 
terkait dengan rajam biasanya merupakan sumber contoh kategori ini. Ayat yang 
meminta orang untuk merajam laki-laki atau perempuan yang berzina dianggap 
mansukh, tetapi hukumannya tetap berlaku. Salah satu ayat dalam Al-Qur'an yang 
mengatur rajam disebutkan oleh al-Bukhari dan Muslim dari riwayat Umar bin al-
Khathab dan Ubay bin Ka‘ab. Hukum rajam dalam syariat Islam tetap berlaku 
berdasarkan ayat ini, meskipun bacaan ayat tersebut tidak lagi ada dalam mushaf12  
 

....... اهومجراف ةخ,شلا و خيشلا اناز اذا  
 

Cerita tentang ayat yang mengatur tentang orang tua yang berzina diturunkan 
berdasarkan riwayat dari Ubay bin Ka’ab bin Abu Umamah bin Sahl, yang 
menyatakan bahwa ada bunyi ayat mengenai rajam yang dianggap telah mansukh. 
Umamah mengisahkan bahwa Rasulullah SAW telah mengajarkan kepada mereka 
membaca ayat tersebut yang berkaitan dengan rajam. Meskipun bacaan ayat itu 
tidak ada lagi dalam mushaf Al-Qur'an, hukum rajam tetap berlaku sebagai bagian 

	
11	Rosihon	Anwar,	Ulum	Al-Qur’an.	h,	175-177.	
12	Muhammad	Abd	al-‘Azim	al-Zarqani,	Manahil	al-‘Irfan	fii	‘Ulum	al-Qur’an,	hal.	103	



Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 5(2), 2024| 766 
			

Copyright @ Irma Juliana Hasbullah et al  

dari syariat Islam. Riwayat ini menunjukkan bahwa meskipun teks ayat tidak 
diabadikan, prinsip hukumnya tetap dipegang dan dilaksanakan dalam masyarakat 
Muslim.: 

 
ةذللا نم ان>ضق ام9 ةتبلا اهومجراف ةخ,شلا و حيشلا  

 Dalam menentukan otoritas mana yang lebih berhak menghapus sebuah nash, para 
ulama membagi naskh menjadi empat kategori. Pertama, nasakh Al-Qur'an dengan Al-
Qur'an, yaitu penghapusan ayat atau hukum yang ada dalam Al-Qur'an dengan ayat atau 
hukum lain yang juga terdapat dalam Al-Qur'an. Kedua, nasakh Al-Qur'an dengan As-Sunnah, 
di mana hukum yang terdapat dalam Al-Qur'an dihapus oleh hukum atau ketentuan yang 
terdapat dalam sunnah Nabi Muhammad SAW. Ketiga, nasakh As-Sunnah dengan Al-Qur'an, 
yaitu penghapusan hukum yang terdapat dalam sunnah oleh hukum yang terdapat dalam Al-
Qur'an. Keempat, nasakh As-Sunnah dengan As-Sunnah, yaitu penghapusan hukum yang 
terdapat dalam satu sunnah oleh hukum yang terdapat dalam sunnah lain. Menurut Al-Qattan, 
pada dasarnya ketentuan naskh dalam ijma’ dan qiyas tidak ada dan tidak diperkenankan, 
sehingga otoritas penghapusan hukum lebih ditekankan pada nash-nash yang jelas dari Al-
Qur'an dan sunnah.13 
Hikmah Keberadaan Naskh 

Hikmah dari keberadaan nasakh antara lain: 
1. Memelihara kemaslahatan hamba merupakan salah satu hikmah dari nasakh. 

Syariat Allah merupakan manifestasi dari rahmat-Nya, di mana Dia Maha 
Mengetahui apa yang terbaik untuk kehidupan hamba-hamba-Nya.14 

2. Allah Swt. memberikan perumpamaan dalam syariat-Nya untuk menguji sejauh 
mana pemahaman dan ketahanan iman umat. Dengan mencabut atau menghapus 
perumpamaan tersebut, Allah menilai reaksi dan respons umat terhadap perubahan 
hukum. Proses ini bertujuan untuk memperkuat iman dan pemahaman mereka 
terhadap syariat serta membantu mereka memahami prinsip-prinsip yang lebih 
mendalam dalam agama.15 

3. Perkembangan hukum sesuai dengan kondisi manusia dan kemajuan. Secara 
sistematis, Al-Qur'an diterjemahkan. . Allah Swt., yang Maha Bijaksana, mengetahui 
apa yang terjadi pada masyarakat Arab saat Al-Qur'an ditulis. Tujuan dari tahapan 
penetapan hukum ini adalah untuk membuat hukum tersebut lebih mudah 
diterapkan dalam kehidupan sehari-hari umat..16 

4. Memberikan kebaikan dan kemudahan kepada umat adalah salah satu hikmah dari 
nasakh. Ketika hukum yang terakhir menggantikan hukum sebelumnya memiliki 
tingkat kesulitan yang lebih berat, maka mereka yang melaksanakannya (mukallaf) 
akan mendapatkan pahala yang lebih besar. Sebaliknya, jika hukum yang terakhir 
lebih ringan, maka pelaksanaannya akan menjadi lebih mudah bagi umat. Dengan 
demikian, Allah Swt. senantiasa memperhatikan kemaslahatan hamba-Nya dan 
memudahkan mereka dalam menjalankan syariat.17 

	
13	Rosihon	Anwar,	Ulum	Al-Qur’an.	h,	178.	
14	Rosihon	Anwar,	Ulum	Al-Qur’an.	h,	179.	
15	Rosihon	Anwar,	Ulum	Al-Qur’an.	h,	179.	
16	Rosihon	Anwar,	Ulum	Al-Qur’an.	h,	179.	
17	Manna‘	al-Qaththan,	Mabahis	fi	‘Ulum	al-Qur'an,	(Riyadh:	Mansyurat	al-‘Asr	al-Hadits,	t.th),	hal.	

240	



Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 5(2), 2024| 767 
			

Copyright @ Irma Juliana Hasbullah et al  

5. Dengan adanya nasakh, Islam menunjukkan fleksibilitas dan relevansinya dalam 
menjawab tantangan dan perubahan yang terjadi dari masa ke masa. Ini 
mengukuhkan posisi Islam sebagai agama yang selalu dapat diandalkan untuk 
memberikan solusi yang tepat dalam berbagai situasi dan kondisi kehidupan.18 

6. Memunculkan individu yang benar-benar mukmin dan menghancurkan mereka 
yang munafik adalah salah satu hikmah dari nasakh. Allah Swt. menggantikan hal-
hal yang buruk dengan yang baik, seperti dalam kasus kebiasaan minum khamr. 
Secara bertahap, kebiasaan tersebut dihilangkan, dan umat diajarkan untuk 
menjauhinya. Proses ini tidak hanya bertujuan untuk membersihkan umat dari 
perilaku negatif, tetapi juga untuk membentuk karakter dan identitas seorang 
mukmin yang sejati, yang mengikuti petunjuk Allah dan menjauhi segala sesuatu 
yang dilarang. Dengan demikian, nasakh berperan dalam membimbing umat 
menuju kehidupan yang lebih baik dan lebih sesuai dengan prinsip-prinsip Islam.19 

Kontroversi Seputar Naskh dalam Al-Qur’an 
Kemunculan gagasan tentang teori nasakh dalam Al-Qur'an tidak serta-merta diterima 

oleh seluruh ulama. Sebagian ulama ahli tafsir dan ilmu-ilmu Al-Qur'an menolak pandangan 
tersebut. Mereka menyampaikan berbagai argumen, baik yang bersumber dari dalil naqli 
(tekstual) maupun ‘aqli (logika), untuk mendukung penolakan mereka terhadap keberadaan 
nasakh. Seperti yang telah disebutkan sebelumnya, perbedaan pandangan ini melibatkan 
interpretasi terhadap ayat-ayat Al-Qur'an dan prinsip-prinsip dasar syariat. 

Pandangan ulama mengenai nasakh dalam Al-Qur'an secara umum terbagi menjadi dua. 
Kelompok pertama adalah ulama yang menerima dan membenarkan adanya nasakh. Mereka 
berpendapat bahwa nasakh memang terjadi dalam Al-Qur'an sebagai bentuk kebijaksanaan 
Allah untuk menyesuaikan hukum-hukum-Nya dengan kebutuhan dan keadaan umat pada 
masa tertentu. Pandangan ini didasarkan pada dalil-dalil tekstual (naqli) serta argumentasi logis 
(aqli) yang mendukung keberadaan nasakh. Sementara itu, kelompok kedua adalah ulama yang 
menolak adanya nasakh dalam Al-Qur'an. Mereka beranggapan bahwa tidak ada hukum dalam 
Al-Qur'an yang dihapus, karena setiap ayat memiliki relevansi dan keberlakuan sepanjang 
masa. Penolakan ini didasarkan pada keyakinan bahwa hukum Allah bersifat sempurna dan 
tidak memerlukan perubahan atau penghapusan. Ulama terkenal, Abu Muslim al-Ashfahani, 
dengan tegas menolak gagasan bahwa ada ayat-ayat Al-Qur'an yang bertentangan satu sama 
lain. Menurutnya, jika terbukti adanya kontradiksi dalam Alquran, pertentangan itu dianggap 
dapat diselesaikan dengan menggunakan takhshis al-‘amm, sehingga tidak menimbulkan 
kesan bahwa hukum-hukum dalam Alquran dibatalkan.20 

Menurut Affandy, "Jika nasakh terjadi, maka yang melakukannya bukanlah manusia, 
melainkan Allah Swt. sebagai Dzat yang Maha Menetapkan. Secara kontekstual, pemahaman 
tentang nasakh menunjukkan bahwa perubahan hukum dalam Al-Qur'an disebabkan oleh 
perbedaan latar belakang historis saat wahyu diturunkan. Oleh karena itu, setiap ayat dalam 
Al-Qur'an tetap relevan dan berlaku hukumnya sepanjang masa, tanpa adanya penghapusan 
atau pembatalan."21 Sedangkan Sedangkan Ahmad Hasan mengatakan, “Wahyu-wahyu yang 
datang terlebih dahulu dan dalam keadaan-keadaan tertentu dimodikifikasi atau diperluas atau 
kemudian diubah, tidak dapat dikatakan secara ketat sebagai dibatalkan”22 

	
18	Muhammad	Abd	al-‘Azim	al-Zarqani,	Manahil	al-‘Irfan	fii	‘Ulum	al-Qur’an,	hal.	84	
19	Rosihon	Anwar,	Ulum	Al-Qur’an.	h,	179.	
20	Shubh	al-Shalih,	Mabahits	fi	Ulum	al-Qur’an	(Beirut:	Dar	al-‘Ilm	li	al-Malayin,	1987),	hal.	265	
21		Sa’dullah	Affandi,	Menyoal	Status	Agama-agama	Pra	Islam,	(Bandung:	Mizan,	2015),	hal.	91.	
22	Ahmad	Hasan,	Pintu	Ijtihad	Belum	Tertutup	–tarj.	Agah	Garnadi-	(Bandung:	Pustaka,	1984),	hal.		

73.	



Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 5(2), 2024| 768 
			

Copyright @ Irma Juliana Hasbullah et al  

Ulama seperti Habib Ash-Shiddiqi menolak adanya nasakh dalam Al-Qur'an, dan dia 
menolaknya dengan berbagai alasan. Pertama, tidak ada ayat dalam Al-Qur'an yang secara 
eksplisit menyatakan adanya penghapusan atau kemansukhan suatu ayat. Kedua, hadis-hadis 
yang membahas nasakh dianggap tidak sah, sehingga tidak dapat digunakan sebagai hujjah. 
Ketiga, tidak ada kesepakatan ulama tentang ayat mana yang dianggap mansukh atau dihapus. 
Ini menimbulkan keraguan dalam hal ini. Keempat, ketika perbedaan lahiriah antara ayat-ayat 
yang dianggap mansukh dan ayat-ayat yang dianggap nasikh dapat diselesaikan dengan 
menggunakan metode tafsir dan pemahaman kontekstual, gagasan nasakh menjadi tidak 
relevan lagi. Kelima, Hasbi berpendapat bahwa tidak ada alasan logis untuk ayat-ayat yang 
dapat dihapus..23 

Kelompok yang menolak adanya nasakh dalam Al-Qur'an berpendapat bahwa setiap 
ayat yang dianggap sebagai nasikh (pengganti) dan mansukh (yang digantikan) sebenarnya 
menyampaikan pesan yang berbeda, sesuai dengan kondisi sosio-historis saat ayat tersebut 
diturunkan. Mereka menekankan bahwa perbedaan konteks historis inilah yang menyebabkan 
munculnya variasi hukum atau pesan dalam ayat-ayat tersebut. Oleh karena itu, mereka 
berargumen bahwa ayat-ayat yang terlihat bertentangan dapat dipahami secara proporsional, 
dengan mempertimbangkan latar belakang dan situasi pada saat pewahyuan. Dengan 
pendekatan ini, mereka meyakini bahwa semua ayat Al-Qur'an tetap relevan tanpa perlu 
menganggap ada ayat yang dihapus atau digantikan. 

Al-Maraghi mengatakan bahwa nasakh juga merujuk pada perbedaan kondisi dalam 
berbagai keadaan. Ia mengatakan bahwa hukum-hukum syariat dibuat untuk kebaikan 
manusia, yang dapat berubah seiring waktu dan tempat. Jika suatu hukum ditetapkan karena 
kebutuhan mendesak pada suatu waktu tertentu dan kebutuhan tersebut berakhir, maka 
adalah bijaksana untuk menghapusnya (dinasakh) dan menggantinya dengan hukum lain yang 
lebih sesuai dengan keadaan saat itu. Tujuan dari perubahan ini adalah agar hukum yang baru 
lebih baik atau setidaknya sama bermanfaatnya bagi hamba-hamba Allah Swt.  

Al-Maraghi mengibaratkan pergantian hukum ini seperti pemberian obat atau makanan 
oleh seorang dokter kepada pasien. Dokter akan memberikan obat atau makanan yang sesuai 
dengan kondisi pasien pada waktu tertentu, sebab sesuatu yang bermanfaat pada satu waktu 
dapat menjadi berbahaya di waktu lain. Dengan demikian, nasakh dipandang sebagai wujud 
hikmah Allah dalam menjaga kemaslahatan umat.24 

Menurut Quraish Shihab, nasakh dalam hukum syariat dapat dianalogikan dengan 
pemberian obat oleh seorang dokter kepada pasien. Ketika suatu hukum tidak lagi relevan bagi 
kondisi tertentu, itu tidak berarti bahwa hukum tersebut harus sepenuhnya dihapus atau 
dibuang. Sebab, seperti halnya obat yang mungkin tidak sesuai untuk pasien tertentu, hukum 
tersebut bisa jadi tetap bermanfaat bagi orang lain atau pada situasi yang berbeda. Dengan 
demikian, setiap hukum dalam syariat memiliki nilai dan relevansinya sendiri, tergantung pada 
kondisi dan kebutuhan umat pada waktu tertentu. Pendekatan ini menunjukkan bahwa hukum 
syariat tetap fleksibel dan relevan, tanpa sepenuhnya menghilangkan nilai hukum yang 
dianggap kurang sesuai dalam suatu konteks.25 Jadi, menurut mayoritas ulama, naskh adalah 
sesuatu yang logis dan telah terjadi dalam hukum syara'. 

a.  Perbuatan Allah tidak bergantung pada alasan dan tujuan. Allah mungkin 
mengizinkan hal-hal tertentu pada waktu tertentu. 

	
23	Hasbi	ash-Shiddiqi,	Pengantar	Ilmu	Tafsir	(Jakarta:	Bulan	Bintang,	1988),	hal.	114-115.	
24	Ahmad	Musthafa	al-Maraghi,	Tafsir	al-Maraghi,	(Mesir:	Syirkat	Maktabat	wa	Mathba’at	Musthafa		

al-Babi	al-Halabi	wa	Awladih,	1946),	cet.	Ke	1,	hal.	179-180.	
25	M.	Quraish	Shihab,	Membumikan	al-Qur’an:	Fungsi	dan	Peran	Wahyu	dalam	Kehidupan	Masyarakat		

(Bandung:	Mizan,	2009),	cet.	Ke	3,	hal.	187	



Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 5(2), 2024| 769 
			

Copyright @ Irma Juliana Hasbullah et al  

b. Disebutkan dalam surah an-Nahl, Nash-nash dalam Alquran menunjukkan 
kemungkinan dan fakta bahwa nasakh dapat terjadi.  
Surah An-Nahl ayat 101 berbunyi sebagai berikut: 

ذِ#وَ
َ

لَّدَ) ا
,

انَ
/

ا 
0

ة1َ
ً

5َّم 
6

نا
َ

ا 
0

ا ُ;:اوَ ۙ ة1ٍَ
6

لعْ
6

ق لCDَDُِّيُ امَِ) مُ
َ

لا
H

وْ
ٓ

ناِ ا
َّ

امَ
/

ا 
6

ن
ْ

فمُ تَ
ْ

CNَ
O ؕ (َْا ل

6
R
,

CSَُTُْلا م
َ

 
لع1َْ

6
نوْمُ

َ
 

Artinya: 
"Dan apabila Kami mengganti suatu ayat di tempat ayat yang lain dan Allah lebih 
mengetahui apa yang Dia turunkan mereka berkata, 'Sesungguhnya engkau 
(Muhammad) hanyalah mengada-ada.' Padahal kebanyakan mereka tidak 
mengetahui." 

Selain itu, para ahli ilmu Al Qur'an berbeda dalam pendapat mereka tentang nasikh dan 
Mansukh: 

a. Mereka menentang teori nasakh karena tidak ada pertentangan antara ketentuan 
ayat tertentu dalam al-Qur'an yang dapat dikompromikan. 

b. membuat teori nasakh berubah menjadi "menghapus" dan "membatal", karena 
nasakh adalah pergeseran dari satu syariat ke yang lebih baik, yang harus diterima. 

c. melakukan dekonstruksi teori nasakh. Pandangan ini menganggap bahwa ada 
nasikh Mansukh dalam al-Qur'an..26 

Contoh Ayat-Ayat Al-Qur’an yang Nasikh dan Mansukh 
 Muhammad Abdul Adzim al-Zarqani menjelaskan ayat-ayat yang dianggap mansukh 
dalam kitabnya Manahil Al-’Irfan fii Ulum Al-Quran. Abu Bakr Al-’Arabi dan Imam Jalaluddin Al-
Suyuthi juga mengatakan hal yang sama. Mereka menyatakan bahwa ada 22 ayat yang 
dianggap mansukh. Namun demikian, ayat-ayat ini dianggap sebagai bagian dari tahapan yang 
saling berkaitan dari syariat agama. 27 Diantara ayat-ayatnya adalah: 

a. Ayat yang berbicara tentang arah kiblat 

 

DِFوَ
لٱ ِ

H
لٱوَ قIJۡLُمَ

H
بLُرغۡمَ

ۚ
ف 
َ

أ
T

لوَتُ امَنَيۡ
W

ف Xاو
َ

DFٱ هُجۡوَ َّمثَ
ِ
ۚ

   مٞ,لِعَ عٌسِوَٰ DFَٱ َّنإِ 
“Dan kepunyaan Allah-lah timur dan barat, maka kemanapun kamu menghadap di 
situlah wajah Allah. Sesungguhnya Allah Maha Luas (rahmat-Nya) lagi Maha 
Mengetahui.” (QS. Al-Baqarah:115)28 

Ayat diatas tersebut dinasakh oleh ayat berikut: 
 

ق
َ

ن دۡ
َ

لقَتَ ىٰرَ
W

kl كَهِجۡوَ بَ
ِm امََّسلٱ

o
ءِ
ۖ

ف 
َ

ل
T

لوَنُ
r

لsۡقِ كََّنيَ
T

ة
ٗ

اهَىٰضَرۡتَ 
ۚ

ف 
َ

لٱ رَطۡشَ كَهَجۡوَ ِّلوَ
H

لٱ دِجِسۡمَ
H

مِارَحَ
ۚ

 ثُۡ,حَوَ 
ك امَ

�
ف مۡتُن

َ
لوَ
W

�هَوجُوُ Xاو
�

ۥەُرَطۡشَ مۡ
ۗ

لٱ َّنِ�وَ 
F

أ نَيذِ
�

لٱ Xاوتُو
H

ل بَٰـــتَِ�
T

لعَۡ,
T

أ نَومُ
T

ن
َّ

لٱ هُ
H

ــ�َّر نمِ ُّقحَ مۡهِِّ
ۗ

 لٍفِٰـــغDFُ 9َِٱ امَوَ 
لمَعَۡ� اَّمعَ

�
   نَو

“Sungguh Kami (sering) melihat mukamu menengadah ke langit, maka sungguh Kami 
akan memalingkan kamu ke kiblat yang kamu sukai. Palingkanlah mukamu ke arah 

	
26	Rahmat	Nurdin,	&	Abdillah,	A.	(2023).	Polemik	Nasikh-Mansukh	John	Burton	dalam	“The	

Collection	of	The	Quran.”	PAPPASANG,	5(1).	https://doi.org/10.46870/jiat.v5i1.534.	Hal.3	
27	Muhammad	Abd	al-‘Azim	al-Zarqani,	Manahil	al-‘Irfan	fii	‘Ulum	al-Qur’an,	hal.140	
28	Al-Qur’an	dan	Terjemahannya.	https://quran.kemenag.go.id.	(Jakarta:	Departemen	Agama	Republik	

Indonesia,)	diakses	pada	24	Desember	2024.	
	

https://doi.org/10.46870/jiat.v5i1.534
https://quran.kemenag.go.id/


Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 5(2), 2024| 770 
			

Copyright @ Irma Juliana Hasbullah et al  

Masjidil Haram. Dan dimana saja kamu berada, palingkanlah mukamu ke arahnya. 
Dan sesungguhnya orang-orang (Yahudi dan Nasrani) yang diberi Al Kitab (Taurat dan 
Injil) memang mengetahui, bahwa berpaling ke Masjidil Haram itu adalah benar dari 
Tuhannya; dan Allah sekali-kali tidak lengah dari apa yang mereka kerjakan.” (QS. Al-
Baqarah: 144) 

Karena ayat pertama dalam surah Al-Baqarah: 115 belum menjelaskan tempat yang 
tepat untuk arah kiblat, ia membolehkan kiblat digunakan dalam shalat selain ke arah 
Masjidilharam. Ayat kedua dalam surah Al-Baqarah: 144 mansukh ayat ini dan menjelaskan 
bagaimana kiblat diatur untuk digunakan dalam shalat ke arah Masjidilharam. 
 

b. Ayat yang berbicara mengenai fidyah 
 

أ
T

تٰٖدَودُعَّۡم امٗاَّ�
ۚ

ف 
َ

� نمَ
T

�نمِ نَا
�

أ اض�L�ًَّم م
T

�عَ وۡ
Tٰ َف �رفَس

َ
ةَّدعِ

ٞ
أ نِّۡم 

T
أ مٍاَّ�

�
رَخَ

ۚ
�عَوَ 

T
لٱ 

F
نوقُ,طُِ� نَيذِ

َ
ةَ�دۡفِ ۥهُ

ٞ
 

l �كِسۡمِ مُاعَطَ �
ف ۖ

َ
ف اٗۡ £خَ عََّ¡طَتَ نمَ

َ
ل ٞۡ £خَ وَهُ

F
ۥهُ
ۚ

أوَ 
T

ل ٞۡ £خَ Xاومُوصُتَ ن
F

�
�

ك نإِ مۡ
�

لعۡتَ مۡتُن
T

   نَومُ
“(yaitu) dalam beberapa hari yang tertentu. Maka barangsiapa diantara kamu ada 
yang sakit atau dalam perjalanan (lalu ia berbuka), maka (wajiblah baginya berpuasa) 
sebanyak hari yang ditinggalkan itu pada hari-hari yang lain. Dan wajib bagi orang-
orang yang berat menjalankannya (jika mereka tidak berpuasa) membayar fidyah, 
(yaitu): memberi makan seorang miskin. Barangsiapa yang dengan kerelaan hati 
mengerjakan kebajikan, maka itulah yang lebih baik baginya. Dan berpuasa lebih baik 
bagimu jika kamu mengetahui.” (QS. Al-Baqarah: 184) 

 
Ayat berikut mengganti ayat sebelumnya      

ف
َ

�نمِ دَهِشَ نمَ
�

ف رَهَّۡشلٱ مُ
َ

ل
H

هُمۡصَُ,
ۖ

  
“Karena itu, barangsiapa di antara kamu hadir (di negeri tempat tinggalnya) di bulan 
itu, maka hendaklah ia berpuasa pada bulan itu…” (QS. Al-Baqarah: 185). 
 
c. Ayat yang berbicara mengenai kewajiban puasa 

 
ٰـــَ� أٓ

T
لٱ اهَُّي

F
ك Xاونُمَاءَ نَيذِ

�
لعَ بَتِ

T
,ۡ�

�
� مُاَ,ِّصلٱ مُ

T
ك امَ

�
�عَ بَتِ

T
لٱ 

F
ق نمِ نَيذِ

َ
sِۡل�

�
ل مۡ

T
لعَ
F

�
�

   نَوقَُّتتَ مۡ
“Hai orang-orang yang beriman, diwajibkan atas kamu berpuasa sebagaimana 
diwajibkan atas orang-orang sebelum kamu agar kamu bertakwa.” (QS. Al-Baqarah: 
183) 

Ayat sebelumnya mengharamkan makan dan berhubungan intim selama bulan puasa 
sebagaimana yang dilakukan oleh orang-orang sebelumnya (ahlu al-Kitab), tetapi ayat 
berikutnya membolehkan berhubungan intim di malam hari selama bulan puasa: 

أ
�

ل َّلحِ
T

�
�

ل مۡ
T

لۡ,
T

ة
َ

فَّرلٱ مِاَ,ِّصلٱ 
َ

¦إِ ثُ
Tٰ §َِاس

o
�ئِ

�
مۡ
ۚ

  
“Dihalalkan bagi kamu pada malam hari bulan puasa bercampur dengan isteri-isteri 
kamu.” (QS. Al-Baqarah: 187) 

 
d. Ayat yang berbicara mengenai berperang dibulan haram 

 
لَ◌ٔ◌سَۡ©

�
نو
َ

لٱ Lرهَّۡشلٱ Lنعَ كَ
H

هِ,فِ لٖاتَقِ مِارَحَ
ۖ

ق 
ُ

ك هِ,فِ لٞاتَقِ لۡ
T

ٞ £بِ
ۚ  

“Mereka bertanya kepadamu tentang berperang pada bulan Haram. Katakanlah: 



Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 5(2), 2024| 771 
			

Copyright @ Irma Juliana Hasbullah et al  

"Berperang dalam bulan itu adalah dosa besar…” (QS. Al-Baqarah: 217) 
Ayat diatas tersebut dinasakh dengan ayat di bawah ini: 

قوَ
َ
لتِٰـــ

�
لٱ Xاو

H
� lَ �كIJۡLِمُ

T
ا
o

ف
َّ

ة
ٗ

 �
T

لتِٰـــقَُ� امَ
�

نو
َ

�
�

� مۡ
T

ا
o

ف
َّ

ة
ٗۚ

  
“dan perangilah kaum musyrikin itu semuanya sebagaimana merekapun memerangi 
kamu semuanya…” (QS. At-Taubah: 36) 
 
e. Ayat yang berbicara mengenai masa ‘iddah 

 
لٱوَ

F
فوَتَيُ نَيذِ

َّ
�نمِ نَوۡ

�
ذَ�وَ مۡ

َ
أ نَورُ

T
ةَّ,صِوَ اجٗوَٰزۡ

ٗ
لأ 
َِّ

¦إِ اعًٰـــتََّم مهِجِوَٰزۡ
T

لٱ 
H

غ لِوۡحَ
َ

�جارَخۡإِ َۡ £
ۚ

ف 
َ

ف نَجۡرَخَ نۡإِ
َ

لا
َ

 
لعَ حَانَجُ

T
,ۡ�

�
kl مۡ

ِm َف ام
َ

لعَ
H

kl نَ
ِmٓ أ

T
فٖورُعَّۡم نمِ َّنهِسِفُن

ۗ
   مٞ,كِحَ زµL�ٌعَ DFُٱوَ 

“Dan orang-orang yang akan meninggal dunia di antara kamu dan meninggalkan 
isteri, hendaklah berwasiat untuk isteri-isterinya, (yaitu) diberi nafkah hingga setahun 
lamanya dan tidak disuruh pindah (dari rumahnya). Akan tetapi jika mereka pindah 
(sendiri), maka tidak ada dosa bagimu (wali atau waris dari yang meninggal) 
membiarkan mereka berbuat yang ma'ruf terhadap diri mereka. Dan Allah Maha 
Perkasa lagi Maha Bijaksana.” (QS. Al-Baqarah: 240) 

Ayat berikut mengganti ayat sebelumnya  
  

لٱوَ
F

فوَتَيُ نَيذِ
َّ

�نمِ نَوۡ
�

ذَ�وَ مۡ
َ

أ نَورُ
T

أ9ِ نَصَّۡ�ََ·£يَ اجٗوَٰزۡ
T

أ َّنهِسِفُن
T

ةعََ�رۡ
َ

أ 
T

اIJۡٗعَوَ �رهُشۡ
ۖ

ف 
َ

ذإِ
َ

ل9َ ا
T

أ نَغۡ
T

لجَ
T

ف َّنهُ
َ

لا
َ

 
لعَ حَانَجُ

T
,ۡ�

�
ف امَ,فِ مۡ

َ
لعَ
H

kl نَ
ِmٓ أ

T
لٱ9ِ َّنهِسِفُن

H
فِورُعۡمَ

ۗ
لمَعۡتَ امDFُ 9َِٱوَ 

�
   ٞ £بِخَ نَو

“Orang-orang yang meninggal dunia di antaramu dengan meninggalkan isteri-isteri 
(hendaklah para isteri itu) menangguhkan dirinya (ber'iddah) empat bulan sepuluh 
hari. Kemudian apabila telah habis 'iddahnya, maka tiada dosa bagimu (para wali) 
membiarkan mereka berbuat terhadap diri mereka menurut yang patut. Allah 
mengetahui apa yang kamu perbuat.” (QS. Al-Baqarah: 234) 
 
f. Ayat yang berbicara mengenai balasan 

kl امَ Xاودsُۡتُ نِ�وَ
ِmٓ أ

T
�سِفُن

�
أ مۡ

T
�sۡسِاحَُ� ەُوفُخۡتُ وۡ

�
  DFُۖٱ ه9ِِ م

“Dan jika kamu melahirkan apa yang ada di dalam hatimu atau kamu 
menyembunyikan, niscaya Allah akan membuat perhitungan dengan kamu tentang 
perbuatanmu itu.” (QS. Al-Baqarah: 284) 

Ayat berikut mengganti ayat sebelumnya     
 

لا
َ

 �ُ�
T

ل
r

ن DFُٱ فُ
َ

لاإِ اسًفۡ
َّ

اهَعَسۡوُ 
ۚ

   
“Allah tidak membebani seseorang melainkan sesuai dengan kesanggupannya.” 
(QS. Al-Baqarah: 286) 

 
 
Kesimpulan 
 Dalam berbagai karya klasik, seperti al-Qur'an, hadits, dan ushul fiqh, para ulama salaf 
dan khalaf telah membahas secara mendalam pemahaman mereka tentang nasikh dan 
mansukh dalam Al-Qur'an. Salah satu alasan utama para ulama tertarik untuk mempelajari 
topik ini adalah firman Allah dalam surat Al-Baqarah ayat 106 dan beberapa ayat lainnya, yang 
menurut para ulama menunjukkan bahwa Al-Qur'an itu sendiri telah mengakui dan 
melegitimasi eksistensi naskh. 



Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 5(2), 2024| 772 
			

Copyright @ Irma Juliana Hasbullah et al  

Ulama setuju bahwa nasikh dan mansukh ada dalam Al-Qur'an. Pertama, beberapa 
orang percaya bahwa Al-Qur'an mengandung banyak ayat yang dihapus atau dihapus (nasikh). 
Kedua, orang lain lebih cermat dalam menentukan ayat mana yang dianggap ter-nasakh. 
Ketiga, mereka menolak nasakh sama sekali. 

Nasakh adalah penghapusan hukum syara' oleh dalil syara' yang turun secara 
kronologis,kemudian ketika antara keduanya ada pesan yang tampaknya tidak dapat 
dikompromikan dan bertentangan satu sama lain. Teori nasakh digunakan sebagai alternatif 
untuk menangani masalah kontradiktif (ta'arudh) antara ayat-ayat Al-Qur'an. Ini terutama 
berlaku ketika metode konvensional, seperti takhsih al-‘amm dan taqyid al-muthlaq, tidak dapat 
menyelesaikan masalah tersebut. Dengan menggunakan teori nasakh, para ulama berusaha 
untuk menjelaskan dan mengklarifikasi hubungan antara ayat-ayat yang tampak bertentangan 
dalam konteks hukum dan ajaran Al-Qur'an.  
 

 
Daftar Pustaka 
 
Abd al-Rahman Jalal al-Din al-Suyuthi. (n.d.). Al-Itqân fî ‘Ulûm al-Qur’ân (Vol. 2, 4 juz). Al-Maktabah 

al-Tawfîqiyyah. 
Abdul Rahman Malik. (2016). Abrogasi dalam Al-Qurán: Studi nasikh dan mansukh. Jurnal Studi 

al-Qurán, 1, 101. 
Abdul Wahhab Khallaf, ‘Ilmu Ushul al-Fiqh, Kairo: Dar al-Qalam, 1942,  
Aisyah Abdurrahman, Tafsir dan Ilmu Al-Qur'an, Jakarta: Pustaka Amani, 2005. 
Al-Maraghi, A. M. (1946). Tafsir al-Maraghi (Cet. ke-1). Syirkat Maktabat wa Mathba’at Musthafa 

al-Babi al-Halabi wa Awladih. 
Al-Qur’an dan Terjemahannya. https://quran.kemenag.go.id. (Jakarta: Departemen Agama 

Republik Indonesia,) diakses pada 24 Desember 2024. 
Jurnal Studi Keagamaan Islam, S., & Hazyimara UIN Alauddin Makassar, K. (2023). Nasikh dan 

Mansukh dalam Al-Qur’an. https://doi.org/10.XXXXX/XXXXXX 
M. Quraish Shihab. (2009). Membumikan al-Qur’an: Fungsi dan peran wahyu dalam kehidupan 

masyarakat (Cet. ke-3). Mizan. 
Manna‘ Al Qaththan. (1973). Mabahits fi ‘Ulum al-Qur’an. Mansyurat al-‘Ashr al-Hadis. 
Manna‘ Al Qaththan. (n.d.). Mabahits fi ‘Ulum al-Qur’an. Riyadh: Mansyurat al-‘Asr al-Hadits. 
Murâdî, Al-Imam al-Ajall al-Hujjah Abu Ja‘far Ahmad ibn Muhammad ibn Isma‘il al-Shaffâr al-, 

(dikenal dengan Abu Ja‘far al-Nahhâs), al-Nâsikh wa al-Mansûkh fî al-Qur’ân al-Karîm, 
tashîh dan komentar: Matba‘ah al-Anwâr al-Muhammadiyyah, Cairo, (Cairo: Matba‘ah al-
Anwâr al-Muhammadiyyah, ttp). 

Musthafa al-Zarqa, Al-Fiqh al-Islami wa Adillatuhu, Damaskus: Dar al-Fikr, 1997. 
Nurdin, R., & Abdillah, A. (2023). Polemik nasikh-mansukh John Burton dalam “The collection of 

the Quran.” PAPPASANG, 5(1). https://doi.org/10.46870/jiat.v5i1.534 
Rachmat Syafe’i. (1999). Ilmu Ushul Fiqih. Pustaka Setia. 
Rosihon Anwar. (2018). Ulum al-Qur’an. CV. Pustaka Setia. 
Shihab, M. Q. (1994). Membumikan al-Qur'an. Mizan Publishing. 
Shubh al-Shalih. (1987). Mabahits fi Ulum al-Qur’an. Dar al-‘Ilm li al-Malayin. 
Syafi’i, I. (n.d.). Op.cit. 
Yusuf, K. M. (2010). Studi al-Qur’an. Amzah. 
Abdul Wahhab Khallaf, ‘Ilmu Ushul al-Fiqh, Kairo: Dar al-Qalam, 1942, hlm. 176 

 
 

https://quran.kemenag.go.id/
https://doi.org/10.XXXXX/XXXXXX
https://doi.org/10.46870/jiat.v5i1.534

