Homepage: https://jogoroto.org
Hamalatul Qur’an: Jurnal limu-limu

I'u Al-Qur'an

Volume 5 Issue 2 2024, Pages 759-772
ISSN: 2722-8991 (Cetak); 2722-8983 (Online)

Kupas Tuntas : Rahasia Dibalik Konsep Penghapusan
Hukum Ayat dalam Al-Qur‘an

Irma Juliana Hasbullah', Zulfaniyatul Husna? Sohrah? Andi Miswar?
" Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar, Indonesia

Email Correspondence;
iyrmhajuliana024@gmail.com’
ulfhazh@gmail.com?
sohrah.uinalauddin@gmail.com?
andi.miswar@uin-alauddin.ac.id*

Abstrak

The Qur'an is the primary guidance for Muslims and holds a crucial role, especially among
scholars. However, within the field of Islamic studies, there are views suggesting that certain
verses in the Qur'an seem textually contradictory. This phenomenon has led to the study of
nasikh-mansukh, a theory aimed at understanding verses perceived as conflicting by explaining
the concept of abrogation or replacement of rulings in divine revelation. Nonetheless, the
concept of nasikh-mansukh is not universally accepted by all scholars or Qur'anic experts. Most
agree that the Qur'an is a perfect holy scripture without revisions. These differing views reflect
the diversity of perspectives within the Islamic scholarly tradition. This study employs a
qualitative method using library research. It analyzes the concept and types of naskh, evidence
for its establishment, differing opinions about naskh, its scope, controversies among scholars,
and the wisdom that can be drawn from studying this theory. The findings indicate that
differences of opinion among scholars are often rooted in foundational issues, such as
perspectives or interpretative methods applied. By understanding the theory of nasikh-
mansukh, Muslims can gain deeper insight into how seemingly contradictory verses can be
reconciled. Moreover, this study underscores the importance of knowledge in interpreting
sacred texts, thereby strengthening faith in the Qur'an's perfection as the final revelation of
Allah SWT.

Keywords: Nasikh, Mansukh, Qur'an

Copyright @ Irma Juliana Hasbullah et al


https://jogoroto.org/
mailto:iyrmhajuliana024@gmail.com
mailto:ulfhazh@gmail.com
mailto:sohrah.uinalauddin@gmail.com
mailto:andi.miswar@uin-alauddin.ac.id

Hamalatul Quran: Jurnal lImu-limu Al-Qur'an, 5(2), 2024 | 760
Abstrak

Al-Qur'an adalah pedoman utama bagi umat muslim yang Memainkan peranan yang sangat
signifikan, terutama di tengah-tengah para ulama. Namun, dalam kajian keilmuan, terdapat
pandangan bahwa beberapa ayat dalam Al-Qur'an terlihat bertentangan satu sama lain secara
tekstual. Fenomena ini memunculkan kajian tentang nasikh-mansukh, yaitu teori yang berupaya
memahami ayat-ayat yang dianggap saling bertolak belakang dengan menjelaskan konsep
penggantian atau pembatalan hukum dalam wahyu. Meski demikian, konsep nasikh-mansukh
tidak diterima secara universal oleh semua ulama atau pakar Al-Qur'an. Sebagian besar
sepakat bahwa Al-Qur'an adalah kitab suci yang sempurna tanpa revisi. Perbedaan ini
mencerminkan ragam pandangan dalam tradisi keilmuan Islam. Penelitian ini menggunakan
metode kualitatif dengan bentuk studi kepustakaan. Kajian ini meliputi analisis terhadap
konsep dan macam-macam naskh, dalil ketetapan dan pendapat tentang naskh, kontroversi
para ulama, serta hikmah yang dapat dipetik dari mempelajari teori ini. Penelitian menemukan
bahwa perbedaan pandangan di kalangan ulama sering kali disebabkan oleh perbedaan akar
masalah, seperti sudut pandang atau metode tafsir yang digunakan. Dengan memahami teori
nasikh-mansukh, umat Islam dapat memperoleh wawasan yang lebih mendalam tentang
bagaimana ayat-ayat yang terlihat kontradiktif dapat diharmonisasikan. Selain itu, kajian ini
juga menekankan pentingnya ilmu pengetahuan dalam memahami teks suci, sehingga
memperkuat keyakinan terhadap kesempurnaan Al-Qur'an sebagai wahyu terakhir Allah SWT.

Kata Kunci: Nasikh, Mansukh, Al-Qur‘an

Pendahuluan

Para imam berkata, “Tidak ada seorang pun yang boleh menafsirkan Al-Qur'an kecuali
setelah dia mengetahui nasikh (yang menghapus) dan Mansukh (yang dihapus).” Kemudian Al
berkata kepada seorang hakim, “Apakah kamu mengetahui yang nasikh dan mansukh? Dia
berkata, “Tidak.” Ali berkata, “ Kamu celaka dan Mencelakakan.”

Pembahasan tentang nasikh dan mansukh dalam ‘Ulum Al-Qur'an menjadi salah satu isu
yang menimbulkan perdebatan di kalangan ulama, terutama terkait keberadaan ayat-ayat yang
dianggap mansukh (dihapus atau dibatalkan hukumnya) dalam Al-Qur'an. Perbedaan
pandangan ini muncul karena beberapa ayat tampak kontradiktif jika ditinjau secara tekstual.
Terdapat dua pandangan utama di kalangan ulama. Salah satunya adalah kelompok yang
menerima teori nasikh dan mansukh. Mereka berpendapat bahwa beberapa ayat Al-Qur'an
saling membatalkan karena kontradiksi yang tidak dapat diselesaikan secara harmonis.
Menurut pandangan ini, ayat-ayat yang dianggap mansukh dibatalkan oleh ayat-ayat lain yang
berstatus nasikh (menghapus atau menggantikan hukum sebelumnya). Hal ini dianggap
sebagai bagian dari hikmah Ilahi untuk memberikan kemudahan serta menyesuaikan syariat
dengan konteks yang berkembang secara bertahap pada masa wahyu. Ulama yang Menolak
Teori Nasikh dan Mansukh, Ulama yang menolak teori ini meyakini bahwa semua ayat Al-Qur'an
dapat dipahami dan dikompromikan tanpa harus menganggap ada ayat yang dibatalkan.
Menurut mereka, perbedaan hukum yang terlihat kontradiktif bisa dijelaskan melalui konteks,

Copyright @ Irma Juliana Hasbullah et al



Hamalatul Qur'an: Jurnal llmu-limu Al-Qur'an, 5(2), 2024| 761

makna yang lebih dalam, atau kondisi spesifik yang mengatur penerapan ayat tersebut. Dengan
demikian, mereka menolak gagasan bahwa ada ayat Al-Qur'an yang dihapus atau tidak relevan
lagi.!

Dengan gaya yang cukup provokatif, Gamal al-Banna, seorang pemikir Muslim dari
Mesir, menyatakan bahwa konsep naskh adalah salah satu "malapetaka pemikiran terbesar"
yang membuat ulama salaf (klasik) tersesat dan tertipu. Para ulama salaf pada akhirnya
membolehkan konsep ini dan bahkan mengklaim adanya ijma’ (kesepakatan) di antara mereka.
Selain itu, mereka juga menolak pendapat Imam Syafi'i yang menyatakan bahwa Sunnah tidak
dapat menggantikan atau membatalkan hukum yang ada dalam Al-Qur'an, dengan alasan
bahwa baik Al-Qur'an maupun Sunnah adalah wahyu. Menurut riwayat dari Ibnu ‘Abbas, ia
menafsirkan kata al-hikmah dalam firman Allah (“Yu'ti al-hikmah man yasya’ wa man yu'ta al-
hikmah fagad Qtiya khayran katsiran”) sebagai kemampuan untuk memahami ayat-ayat yang
menasakh (menghapus) dan ayat-ayat yang mansdkh (dihapus) dalam Al-Qur'an. Secara
umum, mayoritas ulama (jumhur) telah mencapai konsensus bahwa naskh itu diperbolehkan
secara logis (j&'iz'aglan) dan benar-benar terjadi berdasarkan dalil wahyu (wagi' sam‘an). Hanya
Abu Muslim al-Ashfahani yang diriwayatkan berpendapat bahwa naskh secara teori mungkin
terjadi, tetapi tidak pernah benar-benar terjadi dalam kenyataannya.?

Oleh karena itu, dapat dimengerti bahwa nasikh-mansukh muncul karena al-Qur'an
diturunkan secara bertahap, menyesuaikan dengan kejadian-kejadian yang menyertainya.
Maka, untuk memahami al-Qur'an dengan baik, penting untuk mendalami ilmu nasikh-
mansukh yang terdapat di dalamnya.

Metode Penelitian

Penelitian ini melibatkan analisis kualitatif yang mendalam terhadap literatur yang ada.
Tujuan utamanya adalah untuk memberikan tinjauan menyeluruh serta penjelasan terhadap
informasi yang tersedia, dengan merujuk pada berbagai sumber. Fokus utama dari tinjauan
literatur ini adalah untuk mengumpulkan, menilai, dan mensintesis pengetahuan yang ada
mengenai topik tertentu, khususnya berkaitan dengan konsep penghapusan hukum ayat
dalam Al-Quran. Data yang digunakan akan berasal Dari berbagai referensi yang kredibel,
seperti jurnal akademik, buku, dan laporan penelitian, dan publikasi ilmiah lainnya. Jangka
waktu penelitian ini memberikan kesempatan bagi peneliti untuk mengamati perubahan dan
perkembangan dalam topik yang dibahas, mengidentifikasi tren, serta mencatat setiap
perubahan yang terjadi selama periode tersebut.

Hasil dan Pembahasan
Konsep Nasikh-Mansukh

Secara bahasa, kata nasakh (<) memiliki makna menukil, menyalin, dan menghapus.
Orang yang melakukan aktivitas menulis, menyalin, atau menghapus disebut Nasikh,
sedangkan yang ditulis, disalin, atau dihapus disebut Mansukh. Adapun Nasakh merujuk pada

1 (Jurnal Studi Keagamaan Islam & Hazyimara UIN Alauddin Makassar, 2023)
2 (101-Article Text-340-1-10-20240806, n.d.)

Copyright @ Irma Juliana Hasbullah et al



Hamalatul Qur'an: Jurnal lImu-limu Al-Qur'an, 5(2), 2024 | 762

tindakan penghapusan atau penukilan itu sendiri.

Dalam Mujam Maqayis al-Lugah dijelaskan bahwa nasakh berarti mengangkat atau
menghapus sesuatu, kemudian menetapkan sesuatu yang lain di tempatnya, atau mengubah
sesuatu menjadi sesuatu yang lain.?

Secara etimologis, istilah nasikh merupakan bentuk isim fa'il (subjek/pelaku), sementara
mansukh adalah bentuk isim maful (objek). Keduanya berasal dari kata dasar nasakha, yang
memiliki beberapa makna, di antaranya: menghilangkan (izalah) sebagaimana dijelaskan dalam
QS. Al-Hajj: 52, mengganti (tabdil), mengubah (tahwil), dan memindahkan (naq/) sebagaimana
termuat dalam QS. Al-Jatsiyah: 29. Oleh karena itu, nasikh dapat diartikan sebagai pihak atau
sesuatu yang berperan untuk menghilangkan, mengganti, mengubah, atau memindahkan.
Sedangkan mansukh merujuk pada sesuatu yang dihilangkan, diganti, diubah, atau
dipindahkan.

Menurut Menurut Abu Ja‘'far al-Nahhas (w. 338 H), terdapat dua dasar makna dari kata
naskh: Pertama, diambil dari frasa “nasakhat al-syams al-zhilla”, yang berarti "matahari
menghapus bayangan dan menggantikannya". Makna ini sesuai dengan firman Allah dalam
Surah Al-Hajj (22:52): “fayansakhu Allahu ma yulqiy al-syaithanu”(...1alu Allah menghapuskan apa
yang dimasukkan oleh setan). Kedua, berasal dari frasa “nasakhta al-kitdba idzd anqaltahd min
nuskhatihi”, yang berarti "engkau melakukan naskh (menyalin) sebuah buku ketika
memindahkan isinya dari naskah aslinya". Dari makna ini lahir konsep ndasikh-mansakh
(penggantian hukum atau ayat).*

Menurut Imam al-Suyuthi, seorang ulama yang mendukung konsep nasakh-mansukh
dalam Al-Qur'an, istilah nasakh memiliki beberapa makna. Pertama, nasakh bermakna al-izalah,
yaitu menghapus atau menghilangkan. Kedua, nasakh dapat diartikan sebagai al-tabdil, yang
mencakup perubahan, pemindahan, atau pertukaran. Ketiga, nasakh bermakna al-tahwil, yaitu
pemindahan. Keempat, nasakh dapat diartikan sebagai al-naql, yang mencakup pemindahan,
pengopian, atau penyalinan. Dengan demikian, nasakh mencakup berbagai pengertian yang
menunjukkan proses penghapusan, penggantian, atau pemindahan dalam konteks wahyu Al-
Qur'an.®

Menurut para ahli usul fikih, naskh dapat diterima jika memenuhi persyaratan tertentu.
Pertama, pembatalan harus dilakukan melalui tuntunan syariat yang mengandung hukum dari
Allah dan Rasul-Nya, yang disebut nasikh (yang menghapus). Kedua, ketentuan syariat yang
dibatalkan disebut mansukh, dan ketiga, nasikh harus datang setelah atau bersifat terakhir dari
mansukh. Oleh karena itu, naskh tidak mencakup pengecualian atau istisna.

Rukun naskh terdiri dari beberapa elemen penting. Pertama, ada adat naskh, yaitu
pernyataan yang menunjukkan pembatalan hukum yang telah ada. Kedua, nasikh, yang

3 Rahmat Nurdin, & Abdillah, A. (2023). Polemik Nasikh-Mansukh John Burton dalam “The
Collection of The Quran.” PAPPASANG, 5(1). https://doi.org/10.46870/jiat.v5i1.534

4+ Muradi, Al-Imam al-Ajall al-Hujjah Abu Ja‘far Ahmad ibn Muhammad ibn Isma‘il al-Shaffar al-,
(dikenal dengan Abu Ja‘far al-Nahhas), al-Ndsikh wa al-Mansiikh fi al-Qur’dn al-Karim, tashith dan
komentar: Matba‘ah al-Anwdr al-Muhammadiyyah, Cairo, (Cairo: Matba‘ah al-Anwar al-
Muhammadiyyabh, ttp).

5 Abd al-Rahman Jalal al-Din al-Suyuthi, al-Itqdn fT ‘Uliim al-Qur’dn, 2 jilid, 4 juz (Cairo: al-
Maktabah al-Tawfiqiyyah, ttp,), 3: 27.

Copyright @ Irma Juliana Hasbullah et al


https://doi.org/10.46870/jiat.v5i1.534

Hamalatul Qur'an: Jurnal lImu-limu Al-Qur'an, 5(2), 2024 | 763

merupakan dalil yang datang kemudian dan berfungsi untuk menghapus hukum yang
sebelumnya berlaku. Ketiga, mansukh, yaitu hukum yang dibatalkan, dihapuskan, atau
dipindahkan. Keempat, mansukh ‘anh, yang merujuk pada orang yang dibebani hukum
tersebut.

Selain rukun naskh, terdapat beberapa syarat yang harus dipenuhi agar naskh dapat
diterima. Syarat-syarat tersebut meliputi: hukum yang dibatalkan harus merupakan hukum
syariat; pembatalan tersebut harus berasal dari tuntutan syariat; pembatalan hukum tidak
disebabkan oleh berakhirnya waktu pemberlakuan hukum; dan tuntutan yang mengandung
naskh harus datang setelah hukum yang dibatalkan.®
Dalil Ketetapan dan Pendapat Tentang Naskh

Mana' Al-Qaththan menetapkan tiga dasar untuk menentukan apakah ayat disebut
nasikh (menghapus) atau mansukh. Pertama, transmisi yang jelas dari Nabi Muhammad atau
para sahabatnya. Kedua, semua orang setuju bahwa ayat tertentu di nasikh dan yang lain
mansukh. Ketiga, melakukan penelitian sejarah untuk mengetahui ayat mana yang turun lebih
awal dan mana yang turun lebih belakangan.’

Al-Qaththan juga menyatakan bahwa penetapan nasikh tidak dapat dilakukan melalui
ijtihad atau pendapat para ahli tafsir karena adanya kemungkinan kontradiksi antara beberapa
dalil jika dilihat dari perspektif lahiriah atau latar belakang keislaman salah satu perawi riwayat.?

Masalah naskh hanya dapat dipahami melalui penukilan yang jelas dari Rasulullah SAW
atau dari seorang sahabat yang mengklaim bahwa ayat-ayat tertentu telah di-naskh oleh ayat-
ayat lain. Ini dapat dilakukan ketika terjadi kontradiksi yang jelas. Untuk melakukannya, orang
dapat menggunakan pengetahuan sejarah untuk menentukan ayat mana yang pertama kali
muncul dan mana yang berikutnya. Karena naskh berarti menghapus dan menggantikan
hukum yang sudah ada pada masa Nabi SAW, seseorang tidak boleh hanya mengikuti pendapat
mayoritas mufassir atau ijtihad para mujtahid tanpa adanya penukilan yang sahih dan tanpa
adanya sanggahan yang jelas.’.

Dalam hal ini, pegangan adalah sejarah dan penukilan, bukan pendapat atau ijtihad.
Dalam hal masalah naskh, ada dua pendapat ulama yang berbeda: yang satu menolak hadis
ahad dari perawi yang adil, dan yang lain lebih toleran dengan mengikuti pendapat mufassir
atau mujtahid. Pandangan yang benar mengutamakan kejelasan dan ketelitian dan
bertentangan dengan kedua sikap tersebut.

Di dalam kitab Mabahits fi Ulum Qur‘an, dalam masalah naskh, manusia terbagi menjadi
4 golongan:

1. Kaum Yahudi tidak mengakui adanya konsep naskh (penghapusan atau perubahan
hukum dalam syariat), karena mereka beranggapan bahwa naskh berkaitan dengan
konsep al-bada, yaitu sesuatu yang baru tampak setelah sebelumnya tersembunyi.
Menurut mereka, naskh dapat terjadi dalam dua kemungkinan: pertama, tanpa

6 Manna“ Al Qaththan, Mabahits ff ‘Ulum Al Quran, Mansyurat Al-‘ashr Al-Hadis, t.t.p., 1973;Syafi'i,, op.cit.
h, 236

7 Abdul Wahhab Khallaf, ‘Illmu Ushul al-Figh, Kairo: Dar al-Qalam, 1942, him. 176

8 Manna“‘ Al Qaththan, Mabahits ff ‘Ulum Al Quran, Mansyurat Al-‘ashr Al-Hadis, h,234

9 Musthafa al-Zarqa, Al-Figh al-Islami wa Adillatuhu, Damaskus: Dar al-Fikr, 1997, hlm. 158-160

Copyright @ Irma Juliana Hasbullah et al



Hamalatul Qur'an: Jurnal liImu-limu Al-Qur'an, 5(2), 2024 | 764

adanya hikmah atau alasan yang jelas, yang menurut mereka mustahil bagi Allah.
Kedua, disebabkan oleh hikmah yang sebelumnya tidak tampak, yang
mengindikasikan adanya ketidakjelasan sebelum kejelasan muncul. Bagi mereka,
kedua kemungkinan ini mustahil bagi Allah.

Kalangan Syiah Rafidhah sangat berlebihan dalam menetapkan konsep naskh,
bahkan memperluas cakupannya. Mereka menganggap bahwa al-bada (perubahan
keputusan atau pengetahuan yang tampak setelahnya) adalah sesuatu yang
mungkin terjadi bagi Allah. Pendekatan ini bertentangan secara langsung dengan
pandangan orang Yahudi. Untuk mendukung pendapat mereka, mereka
mengajukan berbagai argumen yang dianggap mendukung posisi tersebut.

Abu Muslim Al-Asfahani berpendapat bahwa secara logika, naskh (penghapusan atau
perubahan hukum) memang mungkin terjadi. Namun, menurutnya, berdasarkan
syariat, naskh tidak terjadi. la bahkan menolak sepenuhnya keberadaan naskh dalam
Al-Qur'an, dengan mendasarkan pandangannya pada firman Allah.

Mayoritas ulama (jumhur) berpendapat bahwa naskh adalah sesuatu yang dapat
diterima oleh akal dan memang telah terjadi dalam hukum-hukum syariat. Pendapat
ini didasarkan pada beberapa argumen berikut:

a. Perbuatan Allah tidak bergantung pada alasan atau tujuan tertentu.

Allah memiliki kebebasan mutlak untuk memerintahkan sesuatu pada satu waktu
dan melarangnya pada waktu lain, karena hanya Dia yang paling mengetahui apa
yang terbaik untuk hamba-hamba-Nya.

b. Dalil-dalil dari Al-Qur'an dan As-Sunnah menunjukkan kebolehan dan
keberadaan naskh. Hal ini menegaskan bahwa perubahan atau penghapusan
hukum dalam syariat sesuai dengan hikmah dan kebijaksanaan Allah.

Bentuk-Bentuk dan Macam-Macam Naskh dalam Al-Qur‘an
Berdasarkan cakupannya dan kejelasan naskh dalam Al-Qur'an dibagi menjadi 4
macam, yaitu:'®

1.

Naskh shahrih, yaitu ayat yang secara jelas menghapus hukum yang terdapat pada
ayat sebelumnya. Contohnya adalah ayat tentang perang (gital) dalam QS. Al-Anfal
ayat 65, yang menyatakan bahwa satu orang Muslim harus melawan sepuluh kafir.
Ayat ini secara tegas menunjukkan perubahan dalam ketentuan hukum yang
berlaku sebelumnya.

Naskh dhimmy, kondisi di mana dua naskh saling bertentangan dan tidak dapat
dikompromikan, dan keduanya turun untuk masalah yang sama pada waktu yang
sama. Ayat berikutnya akan menghapus ayat sebelumnya dalam hal ini. Salah satu
contohnya adalah firman Allah dalam surah Al-Bagarah ayat 180, yang menetapkan
bahwa orang yang akan meninggal harus berwasiat. Hadis yang menyatakan bahwa
wasiat tidak berlaku bagi ahli waris menghapus ayat ini, menurut pendukung teori
naskh..

Naskh kully, yaitu penghapusan seluruh hukum sebelumnya. Salah satu contohnya
adalah ketentuan iddah empat bulan sepuluh hari yang ditemukan dalam surah Al-
Baqarah ayat 234, yang di-naskh oleh ketentuan iddah satu tahun yang ditemukan
dalam surah yang sama. Dengan demikian, hukum yang lebih lama dihapus secara
keseluruhan oleh hukum yang baru.

10 Rosihon Anwar, Ulum Al-Qur’an (Bandung: CV. Pustaka Setia, 2018) h, 173-175.

Copyright @ Irma Juliana Hasbullah et al



Hamalatul Qur'an: Jurnal llmu-llmu Al-Qur'an, 5(2), 2024 | 765

4. Naskh juz'iy, yaitu penghapusan hukum umum yang berlaku untuk semua orang

dengan hukum yang hanya berlaku untuk sebagian orang, atau penghapusan
hukum mutlak dengan hukum mugayyad. Salah satu contohnya adalah hukum dera
delapan puluh kali bagi orang yang menuduh seorang wanita tanpa adanya saksi,
yang disebutkan dalam Surat Al-An-Nur ayat 24. Namun, jika si penuduh adalah
suami dari wanita yang dituduh, atau jika si penuduh adalah suami dari wanita yang
dituduh, atau jika si penuduh adalah suami dari wanita yang dituduh,

Dilihat dari segi bacaan dan hukumnya, mayoritas ulama membagi naskh kepada tiga
macam, yaitu:"'

1.

Naskh al-hukmi wa al-tilawah jomidn, yaitu Ayat-ayat yang tidak dibenarkan untuk
dibaca atau diamalkan disebut sebagai penghapusan hukum dan bacaan (tilawah).
Salah satu contoh yang sering disebutkan adalah riwayat dari "Aisyah" yang
mengatakan bahwa ayat Al-Qur'an yang pertama kali diturunkan mengatur saudara
sepersusuan, atau sepuluh kali susuan, yang dilarang menikah. Namun, ayat
tersebut kemudian di-naskh lima kali. Ayat-ayat tentang sepuluh atau lima kali
susuan tidak dimasukkan ke dalam mushaf setelah Rasulullah SAW wafat, karena
hukum yang terkandung di dalamnya telah di-naskh.

Naskh al-hukmi duuna al-tilawah, yaitu Penghapusan naskh yang dimaksud di sini
adalah penghapusan terhadap hukum saja, sementara bacaan (teks) tetap ada dan
diabadikan. Salah satu contohnya adalah ajakan para penyembah berhala dari
kalangan musyrikin kepada umat Islam untuk saling bergantian dalam beribadah,
yang telah dihapus oleh ketentuan ayat gital (peperangan). Meskipun demikian, ayat
6 Al-Kafirun menceritakan tentang mendahulukan sedekah, yang di-naskh oleh ayat
13 dari surah yang sama.

Naskh al-tilawah duuna al-hukm, yaitu Sementara hukumnya tetap berlaku,
penghapusan yang dimaksud di sini adalah penghapusan bacaan saja. Ayat yang
terkait dengan rajam biasanya merupakan sumber contoh kategori ini. Ayat yang
meminta orang untuk merajam laki-laki atau perempuan yang berzina dianggap
mansukh, tetapi hukumannya tetap berlaku. Salah satu ayat dalam Al-Qur'an yang
mengatur rajam disebutkan oleh al-Bukhari dan Muslim dari riwayat Umar bin al-
Khathab dan Ubay bin Ka'ab. Hukum rajam dalam syariat Islam tetap berlaku
berdasarkan ayat ini, meskipun bacaan ayat tersebut tidak lagi ada dalam mushaf'?

....... LQ}A.?:)L.Q il g Gu.«” Bly 13|

Cerita tentang ayat yang mengatur tentang orang tua yang berzina diturunkan
berdasarkan riwayat dari Ubay bin Ka'ab bin Abu Umamah bin Sahl, yang
menyatakan bahwa ada bunyi ayat mengenai rajam yang dianggap telah mansukh.
Umamah mengisahkan bahwa Rasulullah SAW telah mengajarkan kepada mereka
membaca ayat tersebut yang berkaitan dengan rajam. Meskipun bacaan ayat itu
tidak ada lagi dalam mushaf Al-Qur'an, hukum rajam tetap berlaku sebagai bagian

11 Rosihon Anwar, Ulum Al-Qur’an. h, 175-177.
12 Muhammad Abd al-‘Azim al-Zarqani, Manahil al-‘Irfan fii ‘Ulum al-Qur’an, hal. 103

Copyright @ Irma Juliana Hasbullah et al



Hamalatul Qur'an: Jurnal liImu-limu Al-Qur'an, 5(2), 2024 | 766

dari syariat Islam. Riwayat ini menunjukkan bahwa meskipun teks ayat tidak
diabadikan, prinsip hukumnya tetap dipegang dan dilaksanakan dalam masyarakat
Muslim.:

BAI (o Lianiad Loy il W gomyd d5eidl 3 el

Dalam menentukan otoritas mana yang lebih berhak menghapus sebuah nash, para
ulama membagi naskh menjadi empat kategori. Pertama, nasakh Al-Qur'an dengan Al-
Qur'an, yaitu penghapusan ayat atau hukum yang ada dalam Al-Qur'an dengan ayat atau
hukum lain yang juga terdapat dalam Al-Qur'an. Kedua, nasakh Al-Qur'an dengan As-Sunnah,
di mana hukum yang terdapat dalam Al-Qur'an dihapus oleh hukum atau ketentuan yang
terdapat dalam sunnah Nabi Muhammad SAW. Ketiga, nasakh As-Sunnah dengan Al-Qur'an,
yaitu penghapusan hukum yang terdapat dalam sunnah oleh hukum yang terdapat dalam Al-
Qur'an. Keempat, nasakh As-Sunnah dengan As-Sunnah, yaitu penghapusan hukum yang
terdapat dalam satu sunnah oleh hukum yang terdapat dalam sunnah lain. Menurut Al-Qattan,
pada dasarnya ketentuan naskh dalam jjma’ dan qiyas tidak ada dan tidak diperkenankan,
sehingga otoritas penghapusan hukum lebih ditekankan pada nash-nash yang jelas dari Al-
Qur'an dan sunnah.™
Hikmah Keberadaan Naskh

Hikmah dari keberadaan nasakh antara lain:

1. Memelihara kemaslahatan hamba merupakan salah satu hikmah dari nasakh.
Syariat Allah merupakan manifestasi dari rahmat-Nya, di mana Dia Maha
Mengetahui apa yang terbaik untuk kehidupan hamba-hamba-Nya."

2. Allah Swt. memberikan perumpamaan dalam syariat-Nya untuk menguji sejauh
mana pemahaman dan ketahanan iman umat. Dengan mencabut atau menghapus
perumpamaan tersebut, Allah menilai reaksi dan respons umat terhadap perubahan
hukum. Proses ini bertujuan untuk memperkuat iman dan pemahaman mereka
terhadap syariat serta membantu mereka memahami prinsip-prinsip yang lebih
mendalam dalam agama.'®

3. Perkembangan hukum sesuai dengan kondisi manusia dan kemajuan. Secara
sistematis, Al-Qur'an diterjemahkan. . Allah Swt., yang Maha Bijaksana, mengetahui
apa yang terjadi pada masyarakat Arab saat Al-Qur'an ditulis. Tujuan dari tahapan
penetapan hukum ini adalah untuk membuat hukum tersebut lebih mudah
diterapkan dalam kehidupan sehari-hari umat..'

4. Memberikan kebaikan dan kemudahan kepada umat adalah salah satu hikmah dari
nasakh. Ketika hukum yang terakhir menggantikan hukum sebelumnya memiliki
tingkat kesulitan yang lebih berat, maka mereka yang melaksanakannya (mukallaf)
akan mendapatkan pahala yang lebih besar. Sebaliknya, jika hukum yang terakhir
lebih ringan, maka pelaksanaannya akan menjadi lebih mudah bagi umat. Dengan
demikian, Allah Swt. senantiasa memperhatikan kemaslahatan hamba-Nya dan
memudahkan mereka dalam menjalankan syariat."’

13 Rosihon Anwar, Ulum Al-Qur’an. h, 178.

14 Rosihon Anwar, Ulum Al-Qur’an. h, 179.

15 Rosihon Anwar, Ulum Al-Qur’an. h, 179.

16 Rosihon Anwar, Ulum Al-Qur’an. h, 179.

17 Manna“ al-Qaththan, Mababhis fi ‘Ulum al-Qur'an, (Riyadh: Mansyurat al-‘Asr al-Hadits, t.th), hal.
240

Copyright @ Irma Juliana Hasbullah et al



Hamalatul Qur'an: Jurnal lImu-limu Al-Qur'an, 5(2), 2024 | 767

5. Dengan adanya nasakh, Islam menunjukkan fleksibilitas dan relevansinya dalam
menjawab tantangan dan perubahan yang terjadi dari masa ke masa. Ini
mengukuhkan posisi Islam sebagai agama yang selalu dapat diandalkan untuk
memberikan solusi yang tepat dalam berbagai situasi dan kondisi kehidupan.'

6. Memunculkan individu yang benar-benar mukmin dan menghancurkan mereka
yang munafik adalah salah satu hikmah dari nasakh. Allah Swt. menggantikan hal-
hal yang buruk dengan yang baik, seperti dalam kasus kebiasaan minum khamr.
Secara bertahap, kebiasaan tersebut dihilangkan, dan umat diajarkan untuk
menjauhinya. Proses ini tidak hanya bertujuan untuk membersihkan umat dari
perilaku negatif, tetapi juga untuk membentuk karakter dan identitas seorang
mukmin yang sejati, yang mengikuti petunjuk Allah dan menjauhi segala sesuatu
yang dilarang. Dengan demikian, nasakh berperan dalam membimbing umat
menuju kehidupan yang lebih baik dan lebih sesuai dengan prinsip-prinsip Islam.™

Kontroversi Seputar Naskh dalam Al-Qur'an

Kemunculan gagasan tentang teori nasakh dalam Al-Qur'an tidak serta-merta diterima
oleh seluruh ulama. Sebagian ulama ahli tafsir dan ilmu-ilmu Al-Qur'an menolak pandangan
tersebut. Mereka menyampaikan berbagai argumen, baik yang bersumber dari dalil naqgli
(tekstual) maupun ‘aqgli (logika), untuk mendukung penolakan mereka terhadap keberadaan
nasakh. Seperti yang telah disebutkan sebelumnya, perbedaan pandangan ini melibatkan
interpretasi terhadap ayat-ayat Al-Qur'an dan prinsip-prinsip dasar syariat.

Pandangan ulama mengenai nasakh dalam Al-Qur'an secara umum terbagi menjadi dua.
Kelompok pertama adalah ulama yang menerima dan membenarkan adanya nasakh. Mereka
berpendapat bahwa nasakh memang terjadi dalam Al-Qur'an sebagai bentuk kebijaksanaan
Allah untuk menyesuaikan hukum-hukum-Nya dengan kebutuhan dan keadaan umat pada
masa tertentu. Pandangan ini didasarkan pada dalil-dalil tekstual (naqli) serta argumentasi logis
(aqli) yang mendukung keberadaan nasakh. Sementara itu, kelompok kedua adalah ulama yang
menolak adanya nasakh dalam Al-Qur'an. Mereka beranggapan bahwa tidak ada hukum dalam
Al-Qur'an yang dihapus, karena setiap ayat memiliki relevansi dan keberlakuan sepanjang
masa. Penolakan ini didasarkan pada keyakinan bahwa hukum Allah bersifat sempurna dan
tidak memerlukan perubahan atau penghapusan. Ulama terkenal, Abu Muslim al-Ashfahani,
dengan tegas menolak gagasan bahwa ada ayat-ayat Al-Qur'an yang bertentangan satu sama
lain. Menurutnya, jika terbukti adanya kontradiksi dalam Alquran, pertentangan itu dianggap
dapat diselesaikan dengan menggunakan takhshis al-‘amm, sehingga tidak menimbulkan
kesan bahwa hukum-hukum dalam Alquran dibatalkan.*

Menurut Affandy, "Jika nasakh terjadi, maka yang melakukannya bukanlah manusia,
melainkan Allah Swt. sebagai Dzat yang Maha Menetapkan. Secara kontekstual, pemahaman
tentang nasakh menunjukkan bahwa perubahan hukum dalam Al-Qur'an disebabkan oleh
perbedaan latar belakang historis saat wahyu diturunkan. Oleh karena itu, setiap ayat dalam
Al-Qur'an tetap relevan dan berlaku hukumnya sepanjang masa, tanpa adanya penghapusan
atau pembatalan."?' Sedangkan Sedangkan Ahmad Hasan mengatakan, “Wahyu-wahyu yang
datang terlebih dahulu dan dalam keadaan-keadaan tertentu dimodikifikasi atau diperluas atau
kemudian diubah, tidak dapat dikatakan secara ketat sebagai dibatalkan”*?

18 Muhammad Abd al-‘Azim al-Zarqani, Manahil al-‘Irfan fii ‘Ulum al-Qur’an, hal. 84

19 Rosihon Anwar, Ulum Al-Qur’an. h, 179.

20 Shubh al-Shalih, Mabahits fi Ulum al-Qur’an (Beirut: Dar al-‘Ilm li al-Malayin, 1987), hal. 265

21 Sa’dullah Affandi, Menyoal Status Agama-agama Pra Islam, (Bandung: Mizan, 2015), hal. 91.

22 Ahmad Hasan, Pintu Ijtihad Belum Tertutup -tarj. Agah Garnadi- (Bandung: Pustaka, 1984), hal.
73.

Copyright @ Irma Juliana Hasbullah et al



Hamalatul Quran: Jurnal lImu-limu Al-Qur'an, 5(2), 2024 | 768

Ulama seperti Habib Ash-Shiddigi menolak adanya nasakh dalam Al-Qur'an, dan dia
menolaknya dengan berbagai alasan. Pertama, tidak ada ayat dalam Al-Qur'an yang secara
eksplisit menyatakan adanya penghapusan atau kemansukhan suatu ayat. Kedua, hadis-hadis
yang membahas nasakh dianggap tidak sah, sehingga tidak dapat digunakan sebagai hujjah.
Ketiga, tidak ada kesepakatan ulama tentang ayat mana yang dianggap mansukh atau dihapus.
Ini menimbulkan keraguan dalam hal ini. Keempat, ketika perbedaan lahiriah antara ayat-ayat
yang dianggap mansukh dan ayat-ayat yang dianggap nasikh dapat diselesaikan dengan
menggunakan metode tafsir dan pemahaman kontekstual, gagasan nasakh menjadi tidak
relevan lagi. Kelima, Hasbi berpendapat bahwa tidak ada alasan logis untuk ayat-ayat yang
dapat dihapus..”®

Kelompok yang menolak adanya nasakh dalam Al-Qur'an berpendapat bahwa setiap
ayat yang dianggap sebagai nasikh (pengganti) dan mansukh (yang digantikan) sebenarnya
menyampaikan pesan yang berbeda, sesuai dengan kondisi sosio-historis saat ayat tersebut
diturunkan. Mereka menekankan bahwa perbedaan konteks historis inilah yang menyebabkan
munculnya variasi hukum atau pesan dalam ayat-ayat tersebut. Oleh karena itu, mereka
berargumen bahwa ayat-ayat yang terlihat bertentangan dapat dipahami secara proporsional,
dengan mempertimbangkan latar belakang dan situasi pada saat pewahyuan. Dengan
pendekatan ini, mereka meyakini bahwa semua ayat Al-Qur'an tetap relevan tanpa perlu
menganggap ada ayat yang dihapus atau digantikan.

Al-Maraghi mengatakan bahwa nasakh juga merujuk pada perbedaan kondisi dalam
berbagai keadaan. la mengatakan bahwa hukum-hukum syariat dibuat untuk kebaikan
manusia, yang dapat berubah seiring waktu dan tempat. Jika suatu hukum ditetapkan karena
kebutuhan mendesak pada suatu waktu tertentu dan kebutuhan tersebut berakhir, maka
adalah bijaksana untuk menghapusnya (dinasakh) dan menggantinya dengan hukum lain yang
lebih sesuai dengan keadaan saat itu. Tujuan dari perubahan ini adalah agar hukum yang baru
lebih baik atau setidaknya sama bermanfaatnya bagi hamba-hamba Allah Swt.

Al-Maraghi mengibaratkan pergantian hukum ini seperti pemberian obat atau makanan
oleh seorang dokter kepada pasien. Dokter akan memberikan obat atau makanan yang sesuai
dengan kondisi pasien pada waktu tertentu, sebab sesuatu yang bermanfaat pada satu waktu
dapat menjadi berbahaya di waktu lain. Dengan demikian, nasakh dipandang sebagai wujud
hikmah Allah dalam menjaga kemaslahatan umat.**

Menurut Quraish Shihab, nasakh dalam hukum syariat dapat dianalogikan dengan
pemberian obat oleh seorang dokter kepada pasien. Ketika suatu hukum tidak lagi relevan bagi
kondisi tertentu, itu tidak berarti bahwa hukum tersebut harus sepenuhnya dihapus atau
dibuang. Sebab, seperti halnya obat yang mungkin tidak sesuai untuk pasien tertentu, hukum
tersebut bisa jadi tetap bermanfaat bagi orang lain atau pada situasi yang berbeda. Dengan
demikian, setiap hukum dalam syariat memiliki nilai dan relevansinya sendiri, tergantung pada
kondisi dan kebutuhan umat pada waktu tertentu. Pendekatan ini menunjukkan bahwa hukum
syariat tetap fleksibel dan relevan, tanpa sepenuhnya menghilangkan nilai hukum yang
dianggap kurang sesuai dalam suatu konteks.?> Jadi, menurut mayoritas ulama, naskh adalah
sesuatu yang logis dan telah terjadi dalam hukum syara'.

a. Perbuatan Allah tidak bergantung pada alasan dan tujuan. Allah mungkin

mengizinkan hal-hal tertentu pada waktu tertentu.

23 Hasbi ash-Shiddiqi, Pengantar [lmu Tafsir (Jakarta: Bulan Bintang, 1988), hal. 114-115.

24 Ahmad Musthafa al-Maraghi, Tafsir al-Maraghi, (Mesir: Syirkat Maktabat wa Mathba’at Musthafa
al-Babi al-Halabi wa Awladih, 1946), cet. Ke 1, hal. 179-180.

25 M. Quraish Shihab, Membumikan al-Qur’an: Fungsi dan Peran Wahyu dalam Kehidupan Masyarakat
(Bandung: Mizan, 2009), cet. Ke 3, hal. 187

Copyright @ Irma Juliana Hasbullah et al



Hamalatul Quran: Jurnal lImu-limu Al-Qur'an, 5(2), 2024 | 769

b. Disebutkan dalam surah an-Nahl, Nash-nash dalam Alguran menunjukkan
kemungkinan dan fakta bahwa nasakh dapat terjadi.
Surah An-Nahl ayat 101 berbunyl sebagal berikut:

Y pb7&T 5. Aas EOT Tl 156 U0 ey ALET 4. a3l &85 5l TG 1313

Artinya:
"Dan apabila Kami mengganti suatu ayat di tempat ayat yang lain dan Allah lebih
mengetahui apa yang Dia turunkan mereka berkata, 'Sesungguhnya engkau
(Muhammad) hanyalah mengada-ada." Padahal kebanyakan mereka tidak
mengetahui."
Selain itu, para ahli ilmu Al Qur'an berbeda dalam pendapat mereka tentang nasikh dan
Mansukh:
a. Mereka menentang teori nasakh karena tidak ada pertentangan antara ketentuan
ayat tertentu dalam al-Qur'an yang dapat dikompromikan.
b. membuat teori nasakh berubah menjadi "menghapus" dan "membatal", karena
nasakh adalah pergeseran dari satu syariat ke yang lebih baik, yang harus diterima.
c. melakukan dekonstruksi teori nasakh. Pandangan ini menganggap bahwa ada
nasikh Mansukh dalam al-Qur'an..?®
Contoh Ayat-Ayat Al-Qur'an yang Nasikh dan Mansukh
Muhammad Abdul Adzim al-Zargani menjelaskan ayat-ayat yang dianggap mansukh
dalam kitabnya Manahil Al-Irfan fii Ulum Al-Quran. Abu Bakr Al-Arabi dan Imam Jalaluddin Al-
Suyuthi juga mengatakan hal yang sama. Mereka menyatakan bahwa ada 22 ayat yang
dianggap mansukh. Namun demikian, ayat-ayat ini dianggap sebagai bagian dari tahapan yang
saling berkaitan dari syariat agama. 2 Diantara ayat-ayatnya adalah:

a. Ayat yang berbicara tentang arah kiblat

Rl Ry 2T &) AT 435 435 Tol35 Laile &) 3ally (3,81 i
“Dan kepunyaan Allah-lah timur dan barat, maka kemanapun kamu menghadap di
situlah wajah Allah. Sesungguhnya Allah Maha Luas (rahmat-Nya) lagi Maha
Mengetahui.” (QS. Al-Bagarah:115)*
Ayat diatas tersebut dinasakh oleh ayat berikut:

W‘a,;mw‘,mqg} ng;’mpuyu;w‘@q@; um@ms
‘_;Lé‘_i.::cl.,\ﬂ g P'G-’JU"’LS-"'“ 3 ’}MQJJ u.zS.“ ‘yg\ U""'U‘ u\yojb.w‘oin \3_‘_9.9 ‘QA.SLQ
Oelazs laz

“Sungguh Kami (sering) melihat mukamu menengadah ke langit, maka sungguh Kami

akan memalingkan kamu ke kiblat yang kamu sukai. Palingkanlah mukamu ke arah

26 Rahmat Nurdin, & Abdillah, A. (2023). Polemik Nasikh-Mansukh John Burton dalam “The
Collection of The Quran.” PAPPASANG, 5(1). https://doi.org/10.46870/jiat.v5i1.534. Hal.3

27 Muhammad Abd al-‘Azim al-Zarqani, Manahil al-‘Irfan fii ‘Ulum al-Qur’an, hal.140

28 Al-Qur’an dan Terjemahannya. https://quran.kemenag.go.id. (Jakarta: Departemen Agama Republik
Indonesia,) diakses pada 24 Desember 2024.

Copyright @ Irma Juliana Hasbullah et al


https://doi.org/10.46870/jiat.v5i1.534
https://quran.kemenag.go.id/

Hamalatul Qur'an: Jurnal lImu-limu Al-Qur'an, 5(2), 2024| 770

Masjidil Haram. Dan dimana saja kamu berada, palingkanlah mukamu ke arahnya.
Dan sesungguhnya orang-orang (Yahudi dan Nasrani) yang diberi Al Kitab (Taurat dan
Injil) memang mengetahui, bahwa berpaling ke Masjidil Haram itu adalah benar dari
Tuhannya; dan Allah sekali-kali tidak lengah dari apa yang mereka kerjakan.” (QS. Al-
Baqarah: 144)
Karena ayat pertama dalam surah Al-Bagarah: 115 belum menjelaskan tempat yang
tepat untuk arah kiblat, ia membolehkan kiblat digunakan dalam shalat selain ke arah

Masjidilharam. Ayat kedua dalam surah Al-Baqgarah: 144 mansukh ayat ini dan menjelaskan
bagaimana kiblat diatur untuk digunakan dalam shalat ke arah Masjidilharam.

b. Ayat yang berbicara mengenai fidyah

4.:.)\.934.)3.0.«@ uJJJ‘ L>L°3J'>‘ ‘Ob\wowﬂw& ‘L,a.{).o ‘QSA.QQSL).A.Q u.)j-\iz LAU
Oala3 @S 0] 5 A5 1529405 0f5 240 75 548 155 B35 (133 (Sline AL

“(yaitu) dalam beberapa hari yang tertentu. Maka barangsiapa diantara kamu ada
yang sakit atau dalam perjalanan (lalu ia berbuka), maka (wajiblah baginya berpuasa)
sebanyak hari yang ditinggalkan itu pada hari-hari yang lain. Dan wajib bagi orang-
orang yang berat menjalankannya (jika mereka tidak berpuasa) membayar fidyah,
(yaitu): memberi makan seorang miskin. Barangsiapa yang dengan kerelaan hati
mengerjakan kebajikan, maka itulah yang lebih baik baginya. Dan berpuasa lebih baik
bagimu jika kamu mengetahui.” (QS. Al-Bagarah: 184)

Ayat berikut mengganti ayat sebelumnya

“Karena itu, barangsiapa di antara kamu hadir (di negeri tempat tinggalnya) di bulan
itu, maka hendaklah ia berpuasa pada bulan itu...” (QS. Al-Bagarah: 185).

c. Ayat yang berbicara mengenai kewajiban puasa

59455 @SJa B ¢yo )T Jo oS S plall (Sille a8 Tghals (0T g3
“Hai orang-orang yang beriman, diwajibkan atas kamu berpuasa sebagaimana
diwajibkan atas orang-orang sebelum kamu agar kamu bertakwa.” (QS. Al-Bagarah:
183)

Ayat sebelumnya mengharamkan makan dan berhubungan intim selama bulan puasa
sebagaimana yang dilakukan oleh orang-orang sebelumnya (ahlu al-Kitab), tetapi ayat
berikutnya membolehkan berhubungan intim di malam har| selama bulan puasa:

Sslas ) EasIT sl A6 &3 ¢
“Dihalalkan bagi kamu pada malam hari bulan puasa bercampur dengan isteri-isteri
kamu.” (QS. Al-Bagarah: 187)

d. Ayat yang berbicara mengenai berperang dibulan haram

zz < 'zﬁéaa&' @ |’,7”|‘ 7‘?.”“ —‘ﬂj’,:,ﬁ,, -~

“Mereka bertanya kepadamu tentang berperang pada bulan Haram. Katakanlah:

Copyright @ Irma Juliana Hasbullah et al



Hamalatul Qur'an: Jurnal llmu-limu Al-Qur'an, 5(2), 2024| 771

"Berperang dalam bulan itu adalah dosa besar...” (QS. Al-Bagarah: 217)
Ayat diatas tersebut dinasakh dengan ayat di bawah ini:

wg@}h’s‘_&’ﬁ LS@SM\ |5.L'1‘_93
“dan perangilah kaum musyrikin itu semuanya sebagaimana merekapun memerangi
kamu semuanya...” (QS. At-Taubah: 36)

e. Ayat yang berbicara mengenai masa ‘iddah

g% 6 _

Mo 355 O3 CJ-"‘ e 35T J) 555 042 539 G5 5531 093355 @ie 53855 (adlls
m&yﬁ‘wbdﬁﬂuﬁu@w‘éwu&w <

“Dan orang-orang yang akan meninggal dunia di antara kamu dan meninggalkan
isteri, hendaklah berwasiat untuk isteri-isterinya, (yaitu) diberi nafkah hingga setahun
lamanya dan tidak disuruh pindah (dari rumahnya). Akan tetapi jika mereka pindah
(sendiri), maka tidak ada dosa bagimu (wali atau waris dari yang meninggal)
membiarkan mereka berbuat yang ma'ruf terhadap diri mereka. Dan Allah Maha
Perkasa lagi Maha Bijaksana.” (QS. Al-Bagarah: 240)

Ayat berikut mengganti ayat sebelumnya

—

Yo &dlst 3k 136 Ties AT G5l Geudsh R 5551 H93353 piw ua%w uJ-U‘ﬁ
Mb}bﬁ@ﬂ\jd&’ﬁ.ﬁbw\éww&ﬂi >l
“Orang-orang yang meninggal dunia di antaramu dengan meninggalkan isteri-isteri
(hendaklah para isteri itu) menangguhkan dirinya (ber'iddah) empat bulan sepuluh
hari. Kemudian apabila telah habis 'iddahnya, maka tiada dosa bagimu (para wali)
membiarkan mereka berbuat terhadap diri mereka menurut yang patut. Allah
mengetahui apa yang kamu perbuat.” (QS. Al-Bagarah: 234)

f. Ayat yang berbicara mengenal balasan

4:UTGU Pi&ut?d 535 3\ M\ Lo\g...b..: Qb
“Dan jika kamu melahirkan apa yang ada di dalam hatimu atau kamu
menyembunyikan, niscaya Allah akan membuat perhitungan dengan kamu tentang

perbuatanmu itu.” (QS. Al-Bagarah: 284)
Ayat berikut mengganti ayat sebelumnya

‘,,,yy‘ :sz ]S)’
“Allah tidak membebani seseorang melainkan sesuai dengan kesanggupannya.
(QS. Al-Bagarah: 286)

Kesimpulan

Dalam berbagai karya klasik, seperti al-Qur'an, hadits, dan ushul figh, para ulama salaf
dan khalaf telah membahas secara mendalam pemahaman mereka tentang nasikh dan
mansukh dalam Al-Qur'an. Salah satu alasan utama para ulama tertarik untuk mempelajari
topik ini adalah firman Allah dalam surat Al-Baqarah ayat 106 dan beberapa ayat lainnya, yang
menurut para ulama menunjukkan bahwa Al-Qur'an itu sendiri telah mengakui dan
melegitimasi eksistensi naskh.

Copyright @ Irma Juliana Hasbullah et al



Hamalatul Quran: Jurnal lImu-limu Al-Qur'an, 5(2), 2024 | 772

Ulama setuju bahwa nasikh dan mansukh ada dalam Al-Qur'an. Pertama, beberapa
orang percaya bahwa Al-Qur'an mengandung banyak ayat yang dihapus atau dihapus (nasikh).
Kedua, orang lain lebih cermat dalam menentukan ayat mana yang dianggap ter-nasakh.
Ketiga, mereka menolak nasakh sama sekali.

Nasakh adalah penghapusan hukum syara' oleh dalil syara' yang turun secara
kronologis,kemudian ketika antara keduanya ada pesan yang tampaknya tidak dapat
dikompromikan dan bertentangan satu sama lain. Teori nasakh digunakan sebagai alternatif
untuk menangani masalah kontradiktif (ta'arudh) antara ayat-ayat Al-Qur'an. Ini terutama
berlaku ketika metode konvensional, seperti takhsih al-amm dan taqyid al-muthlaq, tidak dapat
menyelesaikan masalah tersebut. Dengan menggunakan teori nasakh, para ulama berusaha
untuk menjelaskan dan mengklarifikasi hubungan antara ayat-ayat yang tampak bertentangan
dalam konteks hukum dan ajaran Al-Qur'an.

Daftar Pustaka

Abd al-Rahman Jalal al-Din al-Suyuthi. (n.d.). Al-ltgan fi ‘Ulam al-Qur’an (Vol. 2, 4 juz). Al-Maktabah
al-Tawfigiyyah.

Abdul Rahman Malik. (2016). Abrogasi dalam Al-Quran: Studi nasikh dan mansukh. Jurnal Studi
al-Qurdn, 1, 101.

Abdul Wahhab Khallaf, ‘llmu Ushul al-Figh, Kairo: Dar al-Qalam, 1942,

Aisyah Abdurrahman, Tafsir dan llmu Al-Qur'an, Jakarta: Pustaka Amani, 2005.

Al-Maraghi, A. M. (1946). Tafsir al-Maraghi (Cet. ke-1). Syirkat Maktabat wa Mathba’at Musthafa
al-Babi al-Halabi wa Awladih.

Al-Quran dan Terjemahannya. https://quran.kemenag.go.id. (Jakarta: Departemen Agama
Republik Indonesia,) diakses pada 24 Desember 2024.

Jurnal Studi Keagamaan Islam, S., & Hazyimara UIN Alauddin Makassar, K. (2023). Nasikh dan
Mansukh dalam Al-Qur‘an. https://doi.org/10.XXXXX/XXXXXX

M. Quraish Shihab. (2009). Membumikan al-Qur‘an: Fungsi dan peran wahyu dalam kehidupan
masyarakat (Cet. ke-3). Mizan.

Manna’ Al Qaththan. (1973). Mabahits fi ‘Ulum al-Qur'an. Mansyurat al-‘Ashr al-Hadis.

Manna’ Al Qaththan. (n.d.). Mabahits fi ‘Ulum al-Qur’an. Riyadh: Mansyurat al-‘Asr al-Hadits.

Muradi, Al-lmam al-Ajall al-Hujjah Abu Ja‘'far Ahmad ibn Muhammad ibn Isma'‘il al-Shaffar al-,
(dikenal dengan Abu Ja'far al-Nahhas), al-Nasikh wa al-Mansakh fi al-Qur'an al-Karim,
tashih dan komentar: Matba‘ah al-Anwar al-Muhammadiyyah, Cairo, (Cairo: Matba'ah al-
Anwar al-Muhammadiyyah, ttp).

Musthafa al-Zarqa, Al-Figh al-Islami wa Adillatuhu, Damaskus: Dar al-Fikr, 1997.

Nurdin, R., & Abdillah, A. (2023). Polemik nasikh-mansukh John Burton dalam “The collection of
the Quran.” PAPPASANG, 5(1). https://doi.org/10.46870/jiat.v5i1.534

Rachmat Syafe'i. (1999). llmu Ushul Figih. Pustaka Setia.

Rosihon Anwar. (2018). Ulum al-Quran. CV. Pustaka Setia.

Shihab, M. Q. (1994). Membumikan al-Qur'an. Mizan Publishing.

Shubh al-Shalih. (1987). Mabahits fi Ulum al-Qur’an. Dar al-'llm li al-Malayin.

Syafi’i, I. (n.d.). Op.cit.

Yusuf, K. M. (2010). Studi al-Qur'an. Amzah.

Abdul Wahhab Khallaf, ‘llmu Ushul al-Figh, Kairo: Dar al-Qalam, 1942, him. 176

Copyright @ Irma Juliana Hasbullah et al


https://quran.kemenag.go.id/
https://doi.org/10.XXXXX/XXXXXX
https://doi.org/10.46870/jiat.v5i1.534

