
Copyright @tiarahayu2001@gmail.com 

 

 

Homepage: https://jogoroto.org 

Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-

Qur’an 
Volume 5 Issue 2 2024, Pages 568-580 

ISSN: 2722-8991 (Cetak); 2722-8983 (Online) 
 

  

Relevansi Sumber Tafsir Al-Qur'an: Perspektif Tafsir Bi Al-Ma’tsur, Bi 

Ar-Ra’yi, Dan Bi Al-Isyari 
 

Tia Rahayu1, Alwizar2 
1,2 Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau, Indonesia 

Email: tiarahayu2001@gmail.com1, alwizarpba@gmail.com2 

 

Abstrak 

 

Tafsir Al-Qur'an merupakan disiplin ilmu yang lahir dari kebutuhan umat Islam untuk 

memahami petunjuk Allah SWT secara mendalam. Ilmu tafsir memiliki posisi yang mulia 

karena objek kajiannya adalah Al-Qur'an, kalam Allah yang penuh hikmah dan pedoman 

hidup. Tujuan utama dari mempelajari tafsir adalah memahami pesan-pesan Ilahi untuk 

diterapkan dalam kehidupan sehari-hari guna meraih keselamatan dunia dan akhira. Dalam 

perjalanan sejarahnya, tafsir berkembang menjadi salah satu kontribusi intelektual utama 

dalam peradaban Islam. Berdasarkan sumbernya, tafsir Al-Qur'an dapat diklasifikasikan 

menjadi tiga jenis utama: tafsir bi al-ma’tsur (berbasis riwayat), tafsir bi ar-ra’yi (berbasis akal), 

dan tafsir bi al-isyari (berbasis isyarat atau intuisi). Ketiga jenis tafsir ini muncul untuk 

menjawab kebutuhan umat yang terus berkembang seiring dengan kemajuan ilmu 

pengetahuan dan dinamika sosial. Penelitian ini menggunakan metode kajian pustaka, yang 

mencakup identifikasi, analisis, dan sintesis terhadap berbagai literatur relevan seperti buku, 

jurnal, dan dokumen akademik lainnya. Pendekatan ekspositori digunakan dalam analisis 

data untuk memahami hubungan antara konsep-konsep dalam tafsir Al-Qur'an. Dengan 

memahami jenis-jenis tafsir berdasarkan sumbernya, diharapkan umat Islam dapat lebih 

mendalami makna Al-Qur'an dan menjadikannya pedoman hidup yang relevan sepanjang 

zaman. 

Keywords:  Tafsir, Al-Qur'an, Tafsir bi al-Ma’tsur, Tafsir bi ar-Ra’yi, Tafsir bi al-Isyari 

  

Pendahuluan 

Al-Qur’an merupakan kitab suci umat Islam yang menjadi sumber utama ajaran agama 

Islam. Di dalamnya terkandung berbagai hukum, petunjuk, dan panduan hidup yang berlaku 

sepanjang zaman. Namun, sebagai teks yang diturunkan dalam bahasa Arab dan memiliki 

kedalaman makna yang sangat luas, pemahaman terhadap Al-Qur'an memerlukan upaya 

penafsiran yang mendalam. Upaya untuk memahami pesan-pesan Al-Qur’an tidak selalu 

sederhana, karena teks-teksnya mengandung banyak makna yang terkadang tersembunyi 

dan memerlukan penjelasan lebih lanjut. Oleh karena itu, tafsir muncul sebagai ilmu penting 

yang berfungsi menjelaskan maksud dan makna ayat-ayat Al-Qur'an sesuai dengan 

konteksnya. 

Ilmu tafsir berkembang seiring dengan kebutuhan umat untuk memahami Al-Qur'an 

https://jogoroto.org/
mailto:tiarahayu2001@gmail.com1
mailto:alwizarpba@gmail.com


Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 5(2), 2024 | 570 

   

Copyright @tiarahayu2001@gmail.com  

secara lebih jelas dan aplikatif dalam kehidupan sehari-hari. Para ulama dari berbagai zaman 

dan latar belakang keilmuan telah berkontribusi dalam menyusun tafsir dengan pendekatan 

yang beragam, sehingga terbentuklah berbagai macam tafsir yang memiliki ciri khas masing-

masing. Secara umum, tafsir Al-Qur’an dapat dibedakan ke dalam beberapa kategori, seperti 

tafsir bi al-ma’tsur, yang didasarkan pada riwayat-riwayat otoritatif seperti hadits dan 

pendapat para sahabat, serta tafsir bi al-ra'yi, yang lebih bersifat rasional dengan melibatkan 

analisis logika dan ijtihad,  tafsir bi al- isyari, yang menggunakan pendekatan simbolis atau 

isyarat (kiasan) dalam menafsirkan ayat-ayat. Namun, dengan banyaknya jenis tafsir yang 

berkembang, muncul tantangan tersendiri, baik dari segi konsistensi penafsiran maupun 

keakuratan dalam menjaga pesan-pesan Al-Qur'an yang otentik. Perbedaan latar belakang, 

sudut pandang, serta konteks sosial-budaya dari masing-masing mufassir (penafsir) turut 

mempengaruhi hasil penafsiran mereka terhadap Al-Qur’an. Hal ini menjadikan kajian 

mengenai macam-macam tafsir sangat penting, baik untuk memahami metode dan 

pendekatan yang digunakan dalam menafsirkan Al-Qur’an, maupun untuk menilai relevansi 

dan keakuratan tafsir tersebut dalam konteks kehidupan modern. 

.   

 

Metode Penelitian 

Metode yang digunakan dalam kajian ini menggunakan metode literatur review. 

Literatur review adalah sebuah metode yang sistematis, eksplisit dan reprodusibel untuk 

melakukan identifikasi, evaluasi dan sintesis terhadap karyakarya hasil penelitian dan hasil 

pemikiran yang sudah dihasilkan oleh para peneliti dan praktisi. Fokus topik pembahasan 

pada artikel ini terdiri dari kajian literatur mengenai Kebersihan Lingkungan Sekolah dalam 

Perspektif Islam. Penelitian ini menggunakan pendekatan penelitian kepustakaan (library 

research), yaitu penelitian yang menggunakan bahan-bahan tertulis seperti manuskrip, buku, 

majalah, surat kabar dan dokumen lainnya. Sumber data merupakan penjelasan mengenai 

sumber-sumber untuk memperoleh artikel relevan yang akan direview, sumber data pada 

penelitian ini bersumber dari jurnal dan buku. Analisis data pada penelitian ini menggunakan 

metode eksposisi, yaitu dengan memaparkan data dan fakta yang ada sehingga pada 

akhirnya dapat dicari korelasi antara data-data tersebut. 

 

Hasil Penelitian dan Pembahasan 

Definisi Tafsir bi al- ma’tsur 

Tafsir bi al-ma'tsur adalah menafsirkan ayat- ayat Al- Qur’an dengan ayat- ayat Al-

Qur’an itu sendiri, atau dengan sesuatu yang dinukil dari hadits- hadits Rasulullah SAW, atau 

yang dinukil dari ucapan para sahabat Rasulullah SAW.1  Tafisr bi al- ma’tsur juga diartikan 

dengan tafsir yang berdasarkan pada kutipan- kutipan yang shahih, yaitu menafsirkan Al- 

Qur’an dengan Al- Qur’an, dengan sunnah karena ia berfungsi menjelaskan kitabullah, dengan 

perkataan sahabat karena merekalah yang paling mengetahui kitabullah.2  Sementara itu 

defenisi tafsir bi al ma’tsur secara istilah sebagaimana yang dikemukakan Muhammad Husein 

al-Dzahabiy rahimahullah ta’ala: “Penjelasan yang datang dari Al-Qur’an itu sendiri untuk 

menerangkan dan merinci bagian ayat-ayat lainnya, kemudian sesuatu yang dinuqilkan dari 

 
1 Saifullah, Ringkasan Metodologi Tafsir dan Kitab- kitab Tafsir Al- Qur’an, (Bogor : Pustaka Thariqul 

Izzah, 2008), h. 11 
2 Mudzakir,  Studi Ilmu- Ilmu Al-  Qur’an( Terjemahan  dari  buku Manna’ Khalil Al- Qattan), (Bogor : 

Pustaka Litera Antar Nusa , 2011), h. 182 



Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 5(2), 2024 | 571 

   

Copyright @tiarahayu2001@gmail.com  

Rasulullah saw, dari sahabat Ridwanallah alaihim, sesuatu yang dinuqilkan dari Tabi’in”.3  Dari 

definisi tersebut, dapat dipahami bahwa tafsir bi al-ma’tsur adalah penafsiran Al-Qur’an yang 

menggunakan riwayat atau hadis sebagai dasar penafsiran, menafsirkan ayat-ayat Al-Qur'an 

dengan mengacu pada penjelasan yang berasal dari Al-Qur'an itu sendiri, hadis Nabi 

Muhammad SAW, dan perkataan para sahabat, kata "al-Ma'tsur" sendiri berarti "yang 

diriwayatkan" atau "yang diturunkan," sehingga tafsir ini mengandalkan sumber-sumber 

otentik yang diriwayatkan melalui jalur yang sahih. 

Tafsir bi al-ma’tsur telah ada sejak zaman Sahabat, pada zaman ini tafsir bi al-ma’tsur 

dilakukan dengan cara menukil penafsiran dari Rasulullah Saw, atau dari Sahabat oleh 

sahabat, serta dari Sahabat oleh Tabi’in dengan tata cara yang jelas periwayatannya, cara 

seperti ini biasanya dilakukan secara lisan. Setelah itu ada periode dimana penukilannya 

menggunakan penukilan pada zaman Sahabat yang telah dibukukan dan dikodifikasikan, 

pada awalnya kodifikasi ini dimasukkan dalam kitab- kitab hadits, namun setelah tafsir 

menjadi disiplin ilmu tersendiri, maka ditulis dan terbitlah buku–buku yang memuat khusus 

tafsir bi al-ma’tsur lengkap dengan jalur sanad kepada Nabi Muhammad Saw, para Sahabat, 

dan Tabi’in.   Sumber rujukan tafsir bi al-ma’tsur itu adalah Al-Qur’an al-Karim, Sunnah Nabi 

Saw yang sahih dan perkataan Sahabat r.a. adapun perkataan yang bersumber dari Tabi’in, 

ada yang menggolongkannya ma’tsur dengan alasan karena mereka meriwayatkan dari 

sahabat dan sempat hidup bersama Sahabat, menuntut ilmu dengan mereka, dan mereka 

juga termasuk generasi salaf yang terbaik, dan perkataan mereka selalu menghiasi balentika 

kitab- kitab tafsir seperti Ibnu Jarir al-Tabariy dan generasi setelahnya. Sebagian ulama tidak 

menggolongkannya sebagai tafsir bil ma’tsur, tetapi sebagai tafsir bi al-Ra’yi, karena 

perbedaan pendapat di zaman tabi’in lebih banyak dari kalangan Sahabat, selain itu para 

tabi’in juga mengambil periwayatan dari Ahlul Kitab yang telah masuk Islam. 4  

 

Macam- Macam Tafsir bi al-ma’tsur 

Sebagai garis besar tafsir bil-ma’tsur dapat diklasifikasikan kepada empat macam, 

yaitu sebagai berikut:  

1. Tafsir Al-Qur’an dengan Al-Qur’an.  

Yaitu penafsiran beberapa ayat-ayat Al-Qur’an dengan ayat-ayat yang ada 

dalam Al-Qur’an juga, banyak ayat- ayat Al- Quran yang satu dengan lainnya saling 

menafsirkan, karna didalam Al- Qur’an ada ayat yang masih bersifat mujmal dan 

belum dapat ditentukan maksudnya secara lebih rinci.5  Contoh penafsiran Al- 

Qur’an dengan Al- Qur’an, dimana satu ayat menjelaskan makna ayat yang lainnya, 

dapat dilihat sebagai berikut, firman Allah , (Surah Ar-rahman 19-20):  

( ٢٠يبَْغِيٰنِِۚ )(  بَيْنهَُمَا برَْزَخٌ لَّا ١٩مَرَجَ الْبحَْرَيْنِ يلَْتقَِيٰنِِۙ )  
“ Dia membiarkan dua lautan mengalir. Antara keduanya ada batas yang tidak 

dilampaui oleh masing-masing" 

 

Dan Dialah yang membiarkan dua laut mengalir (berdampingan) yang ini tawar 

lagi segar dan yang lain asin lagi pahit, dan dia jadikan antara keduanya dinding 

 
3 Afrizal Nur, Muatan Aplikatif Tafsir Bi Al- Ma’tsur & Tafsir Bi Ar- Ra’yi : Telaah Kitab Tafsir Thahir 

Ibnu ‘Asyur dan M. Quraish Shihab, (Yogyakarta : Kalimedia, 2020), h. 28 

 
4 Afrizal Nur, Khazanah dan Kewibawaan Tafsir bil Ma’tsur (Pekanbaru: Asa Riau, 2015), h. 43 
5 Saifullah, Op. Cit, h. 12 



Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 5(2), 2024 | 572 

   

Copyright @tiarahayu2001@gmail.com  

dan batas yang menghalangi. 
 

Ditafsirkan oleh ayat lainnya, ( Surah : Al- Furqan : 53),  yaitu : 

هٰذاَ مِلْحٌ اجَُاجٌِۚ     وَهُوَ الاذِيْ مَرَجَ الْبحَْرَيْنِ هٰذاَ عَذْبٌ فرَُاتٌ وا
حِ   حْجُوْرً وَجَعلََ بَيْنهَُمَا برَْزَخًا وا جْرًا ما  

 “Dan Dialah yang membiarkan dua laut mengalir (berdampingan) yang ini tawar lagi 

segar dan yang lain asin lagi pahit, dan dia jadikan antara keduanya dinding dan 

batas yang menghalangi” 

 

2. Tafsir Al-Qur’an dengan Sunnah (al-Hadist) 

Yaitu jika ditemukan penjelasan tentang suatu ayat dalam Al-Qur’an pada Al-

Qur’an itu sendiri, maka hendaklah penjelasan atau tafsir tersebut di cari pada 

sesuatu yang terdapat pada sunnah atau Hadist Rasullah Saw, karena fungsi dari 

Sunnah adalah sebagai penjelas atau penerang dari Al-Qur’an.6  Fungsi as- sunnah 

sebagai rujukan kedua setelah Al- Qur’an didalam menafsirkan ayat- ayat Al- 

Qur’an, diakui oleh Allah SWT, Sebagaimana dalam firmannya dalam surah An- 

Nisa’ : 59 

 

 َ ا اطَِيْعوُا اللّٰه ِ يٰٰٓايَُّهَا الاذِيْنَ اٰمَنوُْٰٓ سُوْلَ وَاوُلِى الَّْمَْرِ مِنْكُمِْۚ فَاِنْ تنَاَزَعْتمُْ فِيْ شَيْءٍ فرَُدُّوْهُ الَِى اللّٰه وَاطَِيْعوُا الرا

احَْسَنُ تأَوِْيْلً ) خِرِِۗ ذٰلِكَ خَيْرٌ وا ِ وَالْيوَْمِ الَّْٰ سُوْلِ اِنْ كُنْتمُْ تؤُْمِنوُْنَ بِاللّٰه (٥٩وَالرا   
"Wahai orang-orang yang beriman! Taatilah Allah dan taatilah Rasul (Muhammad), 

dan Ulil Amri (pemegang kekuasaan) di antara kamu. Kemudian, jika kamu berbeda 

pendapat tentang sesuatu, maka kembalikanlah kepada Allah (Al-Qur'an) dan Rasul 

(sunnahnya), jika kamu beriman kepada Allah dan hari kemudian. Yang demikian itu 

lebih utama (bagimu) dan lebih baik akibatnya( 59)" 

 

Contoh tafsir Al- Qur’an dengan as- sunnah dapat dilihat sebagai berikut dalam 

surah Al- Baqarah : 238 

لٰوةِ الْوُسْطٰى   لوَٰتِ وَالصا ِ قٰنِتيِْنَ حَافظُِوْا عَلَى الصا وَقوُْمُوْا لِلّٰه  
Peliharalah semua salat (fardu) dan salat Wusṭā. Berdirilah karena Allah (dalam salat) 

dengan khusyuk. 

Ayat ini tidak menjelaskan apa yang dimaksud dengan sholat wustha. Maka 

datang as- sunnah, yaitu : Rasulullah menerangkan makna dari shalat wustha 

pada ayat diatas dengan sabdanya : 

 
 الصَلاةُ الوُسطَى صَلاةَُ العَصْرِ 

“Sholat Wustha itu adalah sholat ashar” 

 

3. Tafsir Al-Qur’an dengan Perkataan Para Sahabat 

Tafsir bi al- ma’tsur bercirikan banyaknya penukilan dari pendapat- pendapat 

sahabat Nabi SAW, ini merupakan urutan yang biasanya dilakukan setelah tafsir Al- 

 
6 Iqlima Khairunnisa,  Alwizar, Sumber-Sumber Penafsiran Al-Qur’an, MESIR: Journal of 

Management Education Social Sciences Information and Religi Vol. 1 No. 1 Maret 2024, h. 13 



Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 5(2), 2024 | 573 

   

Copyright @tiarahayu2001@gmail.com  

Qur’an dengan Al- Qur’an, dan tafsir Al- Qur’an dengan sunnah, dimana para 

mufassir ini mengelaborasi berbagai pendapat sahabat Nabi mengenai suatu 

ayat.7  Contoh tafsir yang menggunakan atsar para sahabat untuk menggali makna 

suatu ayat adalah apa yang diriwayatkan oleh Ibnu Jarir At- Thabari, yang menutur 

riwayat berasal dari Sa’ad bin Abi Waqash, bahwa ia berkata dalam menafsirkan 

ayat Allah SWT surah An- Nisa’ ayat 12: 

 
نْهُمَا السُّدسُُِۚ  ٰٓ اخٌَ اوَْ اخُْتٌ فَلِكُل ِ وَاحِدٍ م ِ لَه   وَاِنْ كَانَ رَجُلٌ يُّوْرَثُ كَلٰلَةً اوَِ امْرَاةٌَ وا

“Jika seseorang, baik laki-laki maupun perempuan, meninggal dunia tanpa 

meninggalkan ayah dan anak, tetapi mempunyai seorang saudara laki-laki atau 

seorang saudara perempuan, bagi masing-masing dari kedua jenis saudara itu 

seperenam harta” 

Maka yang dimaksud dengan lahu akhun wa ukhtun, menurut Sa’ad bin Abi 

Waqash, adalah saudara laki- laki seibu dan saudara perempuan seibu.8 

 

Kelebihan dan Kekurangan Tafsir bi al- ma’tsur 

 

Tafsir bi al-Ma’tsur terutama dalam bentuk tafsir al-Qur’an dengan Al-Qur’an dan tafsir Al-

Qur’an dengan sunnah Nabawiyah menurut para mufassir adalah merupakan tafsir yang 

paling berkualitas dan paling tinggi nilainya. 9  Jadi kelebihan Tafsir bi al-Ma'tsur  bukan hanya 

tafsir yang paling berkualitas dan paling tinggi nilainya,  juga merupakan tafsir yang paling 

dihormati dalam kajian Al-Qur'an, karena tafsir bi al-ma'tsur bersandar pada sumber-sumber 

otentik seperti Al-Qur'an, hadis Nabi Muhammad SAW, dan riwayat dari sahabat, sehingga  

memberikan keabsahan dan kekuatan dalam penafsiran, karena sumbernya langsung berasal 

dari wahyu dan figur-figur yang memiliki otoritas tinggi dalam Islam. 

Disisi lain penafsiran Al-Quran dengan ma'tsur dan sahabat atau tabřin ada masih 

mengandung beberapa kelemahan karena berbagai segi: 10 

1. Campur baur antara yang shahih dan yang tidak shahih, serta banyak mengutip kata-kata 

yang dinisbatkan kepada sahabat atau tabi'in tanpa memiliki sandaran dan ketentuan, 

sehingga menimbulkan pencampuradukan antara yang hak dan yang batil. 

2. Riwayat- riwayat tersebut ada yang dipengaruhi oleh cerita- cerita israiliyat dan khurafat 

(klenik) yang bertentangan dengan akidah Islamiyyah. Dan telah ada dalil yang 

menyatakan kesalahan cerita-cerita, yang dibawa kalangan ummat Islam oleh kelompok 

Islam yang dahulunya ahli kitab. 

3. Dikalangan sahabat ada yang ekstrim. Mereka mengambil beberapa pendapat dan 

membuat-buat kebatilan yang dinisbatkan kepada sebagian sahabat. Misalnya golongan 

syiah yang fanatik kepada Ali. Mereka sering mengatakan hadisnya berasal dari Ali 

padahal Ali sendiri tidak pernah mengetahuinya. 

4. Musuh-musuh Islam dari orang-orang zindik berusaha mengecoh sahabat dan tabiin 

sebagaimana mereka mengecoh Nabi Saw perihal sabdanya. Hal ini dimaksudkan untuk 

menghancurkan agama Islam dengan jalan. menghasut dan membuat hadis. Dalam hal 

ini, kita perlu waspadai. 

 
7 Saifullah , Op. Cit, h. 28 
8 Saifullah, Loc. Cit 
9 Iqlima Khairunnisa,  Alwizar, Op. Cit, h. 14 
10 Muhammad Sofyan, Tafsir Wal Mufassirun, ( Medan, Perdana Publishing, 2015), h. 19-20 



Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 5(2), 2024 | 574 

   

Copyright @tiarahayu2001@gmail.com  

 

Kitab- Kitab Tafsir bi al- ma’tsur 

Ada beberapa contoh kitab tafsir bi al-Ma’tsur, yang terpenting diantaranya: 11  

1. Jami’ al-Bayan’an Ta’wil Ayi Al-Qur’an (Himpunan Penjelasan Tentang Takwil Ayat-ayat 

AlQur’an), 15 jilid dengan jumlah halaman sekitar 7.125, karangan Ibn Jarir al-Thabari 

(224310H/846-922M).  

2. Tafsir Al-Qur’an al-Azhim (Tafsir Al-Qur’an Yang Agung ), 4 jilid dengan sekitar 2.414 

halaman (termasuk 58 halaman sisipan ilmu tafsir pada jilid terakhir), karya Al-Hafish Imad 

Al-Din Abi-Alfida’ Isma’il bin Katsir Al-Quraisy Al-Dimasyqi (w.774H/1343M).  

3. Al-Durr al-mantsur fi al-tafsir bi al-Ma’tsur (Mutiara Kata Prosa Yang Dikembangkan Dalam 

Tafsir bi al-Ma’tsur) susunan Jalal al-Din al-Suyuthi (849-911H/1445-150S M), setebal 5.600-

6.400 halaman dalam 18 jilid 

 

Definisi Tafsir bi ar- ra’yi 

Kata al-Ra’yi berarti pemikiran, pendapat dan ijtihad. Sedangkan menurut definisinya, 

Tafsir bir-ra’yi adalah penafsiran Al-Qur’an yang didasarkan pada pendapat pribadi mufassir.12  

Maksudnya sumber penafsiran suatu ayat bukan didasarkan pada riwayat dan sanad yang 

sampai ke shahabat atau Rasulullah SAW, melainkan penjelasannya datang dari diri sang 

mufassir sendiri. Dengan demikian, tafsir bil ra’yi (disebut juga tafsir bi al-dirayah) 

sebagaimana didefinisikan Husen Adz Dzahabi adalah tafsir yang penjelasannya diambil 

berdasarkan ijtihad dan pemikiran mufassir setelah dahulu mengetahui bahasa arab serta 

metodenya, dalil hukum yang ditunjukkan, serta problema penafsiran seperti asbabun nuzul, 

nasikh mansukh, dan sebagainya.13  Dari beberapa pendapat ditas, dapat dipahami bahwa 

tafsir bi ar-ra'yi adalah penafsiran Al-Qur'an yang menggunakan akal (ra'yu), penalaran logis, 

dan ijtihad sebagai dasar untuk memahami dan menafsirkan ayat-ayat Al-Qur'an. Dalam tafsir 

ini, seorang mufassir (penafsir) menggunakan kemampuan intelektualnya untuk memahami 

makna ayat-ayat Al-Qur’an yang tidak memiliki penjelasan langsung dari riwayat (hadis, atsar 

sahabat, atau tabi'in). Menafsirkan Al-  Qur’an dengan ra’yu dan  ijtihad  semata tanpa ada 

dasar yang shahih adalah haram tidak boleh dilakukan.  

 

 

 

Macam- Macam Tafsir bi ar-ra’yi 

Tafsir bi ar-ra’yi itu ada dua macam, yaitu:  

1. Tafsir bi ar-ra’yi yang terpuji (alMahmud), yaitu: Penafsiran dengan ijtihad yang 

menggunakan kaidah dan persyaratan, sehingga jauh untuk menyimpang. Tafsir al 

mahmudah merupakan tafsir yang sesuai dengan tujuan syariat, jauh dari kesesatan dan 

kebodohan, serta sejalan dengan kaidah- kaidah bahasa arab. Olehnya, Tafsir bi ar- ra’yu 

dapat diartikan terpuji tergantung pada caranya dalam memahami nash- nash Al-Qur’an, 

sehingga ketika menafsirkan Al- Qur’an dengan ra’yun dan ijtihadnya, perlu untuk 

mematuhi dan memperhatikan syarat serta memperhatikan kondisi diatas untuk 

berijtihad dalam menafsirkan Al-Qur’an.14   Berikut ini syarat-syarat diterimanya Tafsir bi 

 
11 Iqlima Khairunnisa,  Alwizar, Op. Cit, h. 14 
12 Mudzakkir, Op. Cit, h. 488 
13 Jani Arni, Metode Penelitian Tafsir, ( Pekanbaru : Daulat Riau, 2013, h.  57 

 
14 Kusnadi  , Raidatun Nisa, Eksistensi Tafsir Bil Ra’yi , Jurnal Al-MUBARAK Jurnal Kajian Al-Quran & 



Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 5(2), 2024 | 575 

   

Copyright @tiarahayu2001@gmail.com  

al-ra’yi al-mahmud :15   

a. Memiliki kutipan dari Rasululloah SAW. yang terjaga dari riwayat dha’if dan mawdhu’ 

b. Berpegang pada pendapat sahabat. Pendapat tersebut berkedudukan hokum marfu’, 

terlebih lagi yang berkaitan dengan sebab turunnya ayat 

c. Berpengang pada kemutlakan bahasa 

d. Berpegang pada petunjuk yang diisyaratkan oleh strukutur kalam dan berpegang 

pada hal-hal yang ditunjukkan oleh syariat. 

 

Adapun beberapa contoh tafsir mahmud ialah menafsirkan kata al-qalam (القلم) misalnya 

dalam surat Al-Alaq ayat 4 dan surat al-Qalam ayat 2. Kata al- qalam oleh para mufassir 

klasik (salaf), bahkan mufassir kontemporer (khalaf) sekalipun Umum diartikan dengan 

pena. Penafsiran demikian tentu saja tidak salah mengingat alat tulis yang paling tua 

Usianya yang dikenal manusia adalah pena. Tapi untuk penafsiran kata qalamun / al-

qalam dengan alat-alat tulis Yang lain seperti pensil, pulpen, spidol, mesin tik, mesin 

stensil, dan komputer pada zaman sekarang, agaknya Juga tidak bisa disalahkan 

mrngingat arti asal dari kata qalamun seperti dapat dilihat dalam berbagai kamus adalah 

alat yang digunakan untuk menulis. Dan kita tahu bahwa alat-alat tulis itu sendiri banyak 

jenisnya mulai Dari pena, gerip, pensil, pulpen, dan lain-lain; hingga kepada mesin tik, 

mesin stensil dan computer.16 Jadi lebih tepat memang jika menafsirkan kata al-qalam 

dengan alat- alat tulis yang menggambarkan kemajuan dan keluasan wawasan alquran 

tentang ilmu pengetahuan dan teknologi daripada sekedar mengartikannya dengan pena 

yang bisa jadi hanya menyimbolkan kesederhanaan dunia tulis- menulis di saat-saat Al- 

Qur’an mengalami proses penurunannya, jika pengertian pena untuk kata qalamun / al-

qalam ini masih tetap dipertahankan hingga sekarang, maka seolah-olah hanya 

menggambarkan keterbatasan dan kejumudan dunia tulis menulis yang pada akhirnya 

menunjukkan kebekuan dunia ilmu pengetahuan dan teknologi. 

 

2. Tafsir bi ar-ra’yi yang tercela (almazmum), yaitu: apabila penafsirannya tidak memenuhi 

beberpa persyaratan, sehingga ia berada dalam kesesatan dan kejahilan. Beberapa ulama 

menganggap bahwa penggunaan akal dalam menginterpretasikan Al-Qur’an adalah 

tindakan yang harus dihindari, meskipun mayoritas ulama menerima tafsir bi ar ra’yi 

khususnya tafsir yang terpuji, terdapat pula beberapa penolakan. Baik penolakan secara 

umum atau penolakan secada khusus. Adapun Tafsir bi al-ra’yi yang tercela yaitu tafsir bi 

al-ra’yi yang ciri-ciri penafsirannya sebagai berikut :  

a. Mufassirnya tidak mempunyai keilmuan yang memadai atau bodoh  

b. Tidak didasarkan pada kaidah-kaidah keilmuan  

c. Menafsirkan Al- Qur’an dengan semata-mata mengandalkan kecenderungan hawa 

nafsu 

d. Mengabaikan aturan-aturan Bahasa Arab dan aturan syari’ah yang menyebabkan 

penafsirannya menjadi rusak, sesat dan menyesatkan. Itulah sebabnya mengapa 

tafsir seperti ini disebut pula dengan al-tafsir al-bathil. Bahkan tidak jarang digabung 

menjadi tafsir madzmum yang bathil  

 

 

 
Tafsir Volume 7, No. 2, 2022, h. 50 

15 Ahmad Sarwat,  Pengantar Ilmu Tafsir, ( Jakarta: Rumah Fiqih Publishing, 2020), h. 40 
16 Kusnadi  , Raidatun Nisa, Op. Cit, h. 54 



Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 5(2), 2024 | 576 

   

Copyright @tiarahayu2001@gmail.com  

 

 

Kelebihan dan Kekurangan Tafsir bi ar-ra’yi 

Tafsir bi al-ra’yi memiliki beberapa kelebihan, sebagai berikut : 17  

1. Melakukan Tafsir bi al-ra’yi sama saja melakukan perintah Alloh SWT., yaitu bertihad 

2. Tafsir bi al-ra’yi merupakan upaya untuk mengetahui makna-makna kitab Alloh SWT 

3. Tafsir bi al-ra’yi menjadikan disiplin ilmu alquran terus berkembang 

4. Tafsir bi al-ra’yi dapat mengadaptasikan alquran sesuai dengan kehidupan masa kini 

5. Para mufassir dapat menafsirkan seluruh komponen ayat-ayat al-quran secara dinamis 

sesuai dengan perkembangan ilmu pengatahuan dan teknologi. Dengan kata lain, 

mufassir boleh berijtihad untuk memperoleh pemahaman baru serta mengistinbath-kan 

makna dan hikmah al-quran.  

Sehubungan dengan itu, Dalam buku Pengantar Ilmu Tafsir karya Ahmad Sarwat Abdullah 

Syahatah menyatakan bahwa terpengaruhnya tafsir dengan disiplin ilmu yang digeluti 

mufassir bukanlah sesuatu yang negatif selama tidak menjadikan alquran hanya sebagai kitab 

pengatahuan.18  Dengan demikian, segala bentuk ijtihad yang tidak membuat manusia 

berpaling dari Al-Qur’an tidaklah dilarang. Sedangkan sebagian kelemahan Tafsir bi AlRa’yi 

terutama terdapat pada kemungkinan penafsiran Al-Qur’an yang dipaksakan, subjektif dan 

pada hal-hal tertentu mungkin sulit dibedakan antara pendekatan ilmiah yang sesungguhnya 

dengan kecendrungan subjektivitas mufassirnya. Terus diantara mufassir kadang ada yang 

menulis  tafsirnya dengan ungkapan yang indah dan menyusupkan mazhabnya kedalam 

untaian kalimat yang dapat memperdaya banyak orang sebagaimana yang dilakukan penulis 

tafsir Al- Kasysyaf dalam menyisipkan faham ke-mu’tazilahannya.19  Sekalipun diantara 

mereka terdapat juga ahli kalam yang men-ta’wilkan ayat-ayat sifat dengan selera 

mazhabnya. Golongan ini lebih dekat ke mazhab Ahlu Sunnah Wal Jama’ah dari pada ke 

Mu’tazilah. Akan tetapi jika mereka membawakan penafsiran yang bertentangan dengan 

mazhab sahabat dan tabi’in, maka sebenarnya mereka tidak ada bedanya dengan mu’tazilah 

dan ahli bid’ah lainnya. 

 

Kitab- Kitab Tafsir bi ar-ra’yi 

Ada beberapa contoh kitab tafsir bi al-ra’yi yang sangat besar manfaatnya bagi perkembangan 

tafsir ilmu tafsir, di antaranya ialah:20    

1. Mafatih al-Ghaib (Kunci-Kunci Keghaiban) juga umum disebut dengan Tafsir al-Kabir, 

karangan Muhammad al-Razi Fakhr al-Din (544-604 H/1149-1207 M), sebanyak 17 jilid 

sekitar 32.000–36.200.  

2. Tafsir al-Jalalayn (Tafsir dua orang Jalal), karya Jalal al-Din al-Mahalli (w. 864 H/1459 M) dan 

Jalal alDin Abd al-Rahman al-Suyuthi (849-911 H/1445-1505 M).  

3. Anwar al-Tanzil wa Asrar al-Ta’wil (Sinar Alquran dan Rahasia-Rahasia Penakwilannya), 

buah pena al-Imam al-Qashadhi Nashr al-Din Abi Sa’id Abd Allah Ali Umar bin Muhammad 

al-Syairazi al-Baidhawi (w. 791 H/ 1388 M). 

 

Definisi Tafsir bi al- isyari 

Isyarah secara etimologi berarti penunjukan, memberi isyarat. Sedangkan tafsir al- 

 
17 Ahmad Sarwat,  Op. Cit, h. 46 
18 Ahmad Sarwat,  Loc. Cit, 
19 Manna’ Khalil Al-Qattan, Studi Ilmu Al-Quran, (Bogor : Pustaka Litera Antar Nusa, 2013), 488. 
20 Iqlima Khairunnisa,  Alwizar, Op. Cit, h. 15 



Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 5(2), 2024 | 577 

   

Copyright @tiarahayu2001@gmail.com  

isyari adalah menakwilkan (menafsirkan) ayat Al-Qur’an Al-Karim tidak seperti zahirnya, tapi 

berdasarkan isyarat yang samar yang bisa diketahui oleh orang yang berilmu dan bertakwa, 

yang pentakwilan itu selaras dengan makna zahir ayat–ayat AlQur’an dari beberapa sisi 

syarhis. Adapun isyarah menurut istilah adalah apa yang ditetapkan (sesuatu yang bisa 

ditetapkan/dipahami, diambil) dari suatu perkataan hanya dari mengira-ngira tanpa harus 

meletakkannya dalam konteksnya (sesuatu yang ditetapkan hanya dari bentuk kalimat tanpa 

dalam konteksnya.21  Ada pula yang memaknai tafsir isyari sebagai sebuah upaya pentakwilan 

yang berbeda dengan makna zhahirnya tentang isyarat-isyarat yang tersembunyi, yang hanya 

tampak bagi ahli suluk dan ahli tasawuf serta memungkinkan adanya penggabungan antara 

makna yang tersembunyi dan makna yang tampak.22  Jadi dapat dipahami tafsir bi isyari 

adalah penafsiran Al-Qur'an yang menggunakan pendekatan simbolik, isyarat (petunjuk), atau 

makna tersirat dari ayat-ayat Al-Qur'an. Tafsir ini mencari makna-makna batiniah atau makna 

tersembunyi di balik teks ayat Al-Qur'an yang tidak selalu tampak secara literal atau eksplisit, 

sering kali digunakan oleh ulama sufi dan tokoh spiritual yang ingin menggali makna yang 

lebih mendalam dan esoteris dari Al-Qur'an. 

Contoh-contoh tafsir isyari riwayat dari Ibn ‘Abbas, dia berkata: Umar r.a mengajakku 

bergabung bersama tokoh-tokoh perang badar, di antara mereka ada yang keberatan dan 

berkata: Wahai Umar, mengapa engkau mengajak anak kecil ini bersama kami padahal kami 

mempunyai beberapa anak yang seusia dengannya. Umar menjawab: “dia adalah orang yang 

kau kenal kepandaiannya”. Pada suatu ketika aku dipanggil untuk bergabung dengan 

kelompok mereka. Aku kira Umar hanya mengenalkan saya kepada mereka, tiba-tiba Umar 

berkata kepada mereka: apa yang kalian pahami tentang ayat:  

ِ وَالْفَتحُِْۙ )  ِ افَْوَاجًا) ١اِذاَ جَاۤءَ نَصْرُ اللّٰه فسََبِ حْ بحَِمْدِ رَبِ كَ وَاسْتغَْفِرْهُِۗ اِناه  كَانَ  (٢( وَرَايَْتَ النااسَ يَدْخُلوُْنَ فِيْ دِيْنِ اللّٰه

اباً    توَا
 

"Apabila telah datang pertolongan Allah dan kemenangan ( 1) dan engkau melihat manusia 

berbondong-bondong masuk agama Allah( 2) bertasbihlah dengan memuji Tuhanmu dan 

mohonlah ampun kepada-Nya. Sesungguhnya Dia Maha Penerima tobat ( 3)" 

 

Sebagian mereka menjawab: “kami diperintahkan untuk memuji dan meminta kepada Allah 

ketika mendapat pertolongan dan kemenangan. Sebagian yang lain tidak menjawab. 

Kemudian Umar menanyakan kepadaku, begitukah pendapatmu, wahai Ibn ‘Abbas? Jawabku: 

“Bukan, bukan seperti itu, ayat itu tentang berita ajal Rasulullah”. Berdasar riwayat di atas 

jelas menunjukkan bahwa pemahaman Ibn ‘Abbas ini tidak bisa dikuasai oleh sahabat-

sahabat yang lain. Mereka hanya memahami makna zhahirnya saja.23   

 

Macam- Macam Tafsir bi Al- isyari 

Berdasarkan isi dan substansinya tafsir bi al-‘isyari ada dua macam:24   

1. Tafsir Bi Al-Isyari Al-Maqbul  

Dikatakan sebagai tafsir bi al-‘isyari al-maqbul bila memiliki lima syarat, yaitu:  

a. Tidak menafikan makna lahir dan makna-makna yang terkandung dalam redaksi ayat 

 
21 Nana  Mahrani, TAFSIR AL-ISYARI , Jurnal Hikmah, Volume 14, No. 1, Januari – Juni 2017, h. 57 
22 Abdul Basit dan Fuad Nawawi, EPISTEMOLOGI TAFSIR ISYARI , Jurnal al-Fath, Vol. 13, No. 1, 

(Januari-Juni) 2019, h.  70 
23 Abdul Basit, Fuad Nawawi, Op. Cit, h. 80 
24 Muhammad Arsad Nasution, PENDEKATAN DALAM TAFSIR (Tafsir Bi Al Matsur, Tafsir Bi Al 

Ra`yi, Tafsir Bi Al Isyari), Jurnal Yurisprudentia Volume 4 Nomor 2 Desember 2018,  h. 161 



Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 5(2), 2024 | 578 

   

Copyright @tiarahayu2001@gmail.com  

al-Qur’an 

b. Mufassir yang benar tidak mempertimbangkan makna tersurat 

c. Tidak menggunakan takwil yang jauh menyimpang dari penakwilnya. 

d. Tidak bertentangan dengan dalil syari’at  

e. Ada dalil-dalil syari’at yang mendukung dan memperkuat penafsirannya. 

 

2. Tafsir Bi Al-Isyari Al-Mardud 

Tafsir al-‘isyari almardud adalah bila gaya penafsirannya menyalahi salah satu dari syarat-

syarat penerimaan tafsir al-‘isyari almaqbul yanng telah diuraikan di atas. 

 

 

 

Kelebihan dan Kekurangan Tafsir Bi Al- Isyari 

1. Kelebihan Tafsir Isyari memperhatikan beberapa penjelasan di atas, terutama pendapat 

ulama yang mendukung dan memperbolehkan tafsir isyari, akan kelihatanlah 

keistimewaan-keistimewaan tafsir isyari diantaranya dapat dilihat sebagai berikut: 

a. Tafsir isyari itu memiliki kekuatan hukum dari syara, hal ini dapat dilihat dari contoh 

yang telah dikemukkan di atas yaitu pentafsiran Ibn Abbas terhadap surah al-Nashr.  

b. Jika syarat-syarat tafsir isyari terpenuhi, maka bertambahlah wawasan pengetahuan 

tentang isi kandungan al-Qur’an dan hadits.  

c. Tafsir isyari bukanlah merupakan sesuatu yang aneh jika Allah melimpahkan ilmu 

pengetahuan kepada hamba-hambanya yang dikehendaki, dan pemahaman yang 

benar kepada orang yang dipilihnya  

d. Pentafsiran isyari mempunyai pengertian-pengertian yang tidak mudah dijangkau oleh 

semua mufassir, hanya mereka yang mempunya sifat kesempurnaan iman dan 

kemurnian ma’rifah yang dapat menjangkaunya.  

e. Tafsir ini jelas telah memiliki pemahaman tekstual sebelum menuju kepada 

pemahaman secari isyari, sehingga memiliki dua pemahaman yaitu pemahaman zahir 

dan pemahaman isyari.   

 

2. Kelemahan Tafsir Isyari Kalau ditelaah kembali pandangan ulama yang menganggap tafsir 

isyari termasuk kedalam tafsir yang ditolak (mardud) dan penuh rekayasa serta fantasi 

pentafsir, akan kelihatan beberpa kelamahannya diantaranya:25   

a. Tafsir ini dapat digolongkan kepada bi al-ra’yi semata, jika tidak memenuhi syarat 

sebagaimana yang telah ditetapkan ulama. Tafsir yang seperti ini tentunya akan 

bertentangan dengan zahir ayat, karena hanya menggunakan nafsu dan ratsio belaka. 

Hal ini jelas dilarang oleh Allah 

b. Tafsir isyari sulit difahami oleh orang awam, akibatnya dapat merusak aqidah mereka. 

Menurut Ibn Mas’ud orang yang mengatakan sesuatu kepada orang lain, sedangkan 

orang lain itu tidak mengerti, hal itu akan menjadi fitnah  

c. Kadang kala tafsir isyari maknanya terlalu jauh dari ketentuan agama yang sudah 

qath’i. 

 

Tafsir isyari yang terkontaminasi dengan penta’wilan yang rusak, seperti yang dilakukan 

oleh aliran batiniyah, tidak memperhatikan persyaratan yang telah disepakati ulama, 

 
25 Abd Wahid, Tafsir Isyari dalam Pandangan Imam Ghazali,  JURNAL USHULUDDIN Vol. XVI No. 2, 

Juli 2010, h.  128 



Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 5(2), 2024 | 579 

   

Copyright @tiarahayu2001@gmail.com  

biasa menyebabkan orang awam berani mencela kitab suci A¬l- Qur’an , menta’wilkan 

menurut kehendak hawa nafsu atau menuruti bisikan syaitan. Sebab dalam pandangan 

mereka hal seperti itu termasuk tafsir isyari. 

 

Kitab- Kitab Tafsir Bi Al- Isyari 

Diantara contoh kitab tafsir bi al-Isyari, ialah:26   

1. Al-Futuhat al-Makiyyah, karya dari syaikh Abdullah Muhammad Ibn Ahmad Ibn Abdullah 

Muhyiddin Ibn ‘Arabi (w.238 H). 

2. Afsir al-Tustary yang juga dikenal dengan tafsir al-Qur’an al-‘Azhim, karya Abu Muhammad 

Sahl ibn Abdullah al-Tusturi (w.283 H)   

3. Haqaiq al-Tafsir. Kitab tafsir ini disusun oleh Abu Abdurrahman Muhammad Ibn Husain 

Ibn al-As’ad al-Sullami (w.412 H)27 

 

Kesimpulan 

Setelah membahas berbagai sumber dan metode penafsiran Al-Qur'an, dapat 

disimpulkan bahwa dalam tradisi tafsir Islam, terdapat tiga sumber utama yang menjadi 

landasan dalam memahami dan menafsirkan Al-Qur'an, yaitu Tafsir bi al-Ma'tsur, Tafsir bi ar-

Ra'yi, dan Tafsir bi al-Isyari. Masing-masing metode memiliki karakteristik, kelebihan, dan 

tantangan yang berbeda. 

1. Tafsir bi al-Ma'tsur adalah penafsiran yang didasarkan pada riwayat otoritatif, baik dari 

Al-Qur'an, hadis Nabi, maupun perkataan para sahabat. Metode ini memiliki otoritas 

tinggi karena bersumber dari riwayat yang sahih dan dekat dengan masa wahyu. 

Kelebihan utama tafsir ini adalah keandalannya dalam memberikan pemahaman yang 

orisinal dan historis, namun seringkali dianggap kurang fleksibel dalam menghadapi 

tantangan zaman modern. 

2. Tafsir bi ar-Ra'yi merupakan tafsir yang menggunakan akal dan ijtihad mufassir untuk 

menafsirkan Al-Qur'an. Tafsir ini lebih terbuka terhadap penafsiran yang lebih luas, 

rasional, dan kontemporer, sehingga lebih relevan untuk menjawab masalah-masalah 

modern. Meski begitu, tafsir ini memiliki risiko penyimpangan jika penafsir tidak memiliki 

landasan ilmu yang cukup kuat atau jika ijtihadnya tidak sesuai dengan prinsip-prinsip 

syariat. 

3. Tafsir bi al-Isyari adalah penafsiran yang simbolis atau esoteris, di mana ayat-ayat Al-

Qur'an dipahami dengan makna batiniah atau spiritual yang lebih dalam. Tafsir ini sering 

digunakan oleh kalangan sufi dan filosof untuk menggali hikmah tersembunyi dalam teks 

Al-Qur'an. Meski memberi kedalaman spiritual, tafsir isyari harus tetap sesuai dengan 

syarat-syarat tertentu agar tidak menyimpang dari makna zahir dan prinsip-prinsip 

syariat. 

 

Secara keseluruhan, ketiga sumber tafsir ini menunjukkan kekayaan intelektual dan 

spiritual dalam tradisi Islam. Tafsir bi al-Ma'tsur menjaga keaslian dan otoritas sejarah, Tafsir 

bi ar-Ra'yi memberikan fleksibilitas dan dinamisme dalam menghadapi zaman, sementara 

Tafsir bi al-Isyari menawarkan kedalaman spiritual bagi yang ingin menggali makna batin Al-

Qur'an. Perpaduan ketiganya memberikan fondasi yang kuat bagi pemahaman Al-Qur'an 

yang komprehensif, baik dari segi teks, konteks, maupun makna yang lebih mendalam. 

. 

 
26 Iqlima Khairunnisa,  Alwizar, Op. Cit, h. 16 

 



Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 5(2), 2024 | 580 

   

Copyright @tiarahayu2001@gmail.com  

Daftar Pustaka 

Arni, Jani, 2013, Metode Penelitian Tafsir, ( Pekanbaru : Daulat Riau) 

Basit , Abdul,  Fuad Nawawi, 2019,  EPISTEMOLOGI TAFSIR ISYARI , Jurnal al-Fath, Vol. 

13, No. 1 

Khairunnisa,Iqlima, Alwizar, 2024, Sumber-Sumber Penafsiran Al-Qur’an, MESIR: 

Journal of Management Education Social Sciences Information and Religi Vol. 1 No. 1 Maret  

Kusnadi  , Raidatun Nisa, 2022, Eksistensi Tafsir Bil Ra’yi , Jurnal Al-MUBARAK Jurnal 

Kajian Al-Quran & Tafsir Volume 7, No. 2 

Mahrani, Nana, 2017,   TAFSIR AL-ISYARI , Jurnal Hikmah, Volume 14, No. 1 

Mudzakir, 2011,   Studi Ilmu- Ilmu Al-  Qur’an( Terjemahan  dari  buku Manna’ Khalil 

Al- Qattan ), (Bogor : Pustaka Litera Antar Nusa ) 

Nasution, Muhammad Arsad, 2018,  PENDEKATAN DALAM TAFSIR (Tafsir Bi Al Matsur, 

Tafsir Bi Al Ra`yi, Tafsir Bi Al Isyari), Jurnal Yurisprudentia Volume 4 Nomor 2 

Nur, Afrizal, 2015,  Khazanah dan Kewibawaan Tafsir bil Ma’tsur (Pekanbaru: Asa Riau) 

Nur, Afrizal, 2020,  Muatan Aplikatif Tafsir Bi Al- Ma’tsur & Tafsir Bi Ar- Ra’yi : Telaah 

Kitab Tafsir Thahir Ibnu ‘Asyur dan M. Quraish Shihab, (Yogyakarta : Kalimedia) 

Saifullah, 2008, Ringkasan Metodologi Tafsir dan Kitab- kitab Tafsir Al- Qur’an, (Bogor : 

Pustaka Thariqul Izzah) 

Sarwat, Ahmad, 2020,   Pengantar Ilmu Tafsir, ( Jakarta: Rumah Fiqih Publishing) 

Sofyan , Muhammad, 2015,  Tafsir Wal Mufassirun, ( Medan, Perdana Publishing) 

Wahid, Abd, 2010,  Tafsir Isyari dalam Pandangan Imam Ghazali,  JURNAL 

USHULUDDIN Vol. XVI No. 2 

 

 


