Homepage: https://jogoroto.org
Hamalatul Qur'an: Jurnal limu-limu Al-
Qur'an
Volume 5 Issue 2 2024, Pages 525-536

ISSN: 2722-8991 (Cetak); 2722-8983 (Online)

Makna Filosofis dan Saintifik Terkait Tauhid (Keesaan

Tuhan)

Nur Amaliyah’, Aprilia Musawamah?, Usnia3, lin Inayatul Ummah#, Andi Rosa®,
Masrukhin Muhsin®

6Universitas Islam Negeri Sultan Maulana Hasanuddin Banten

242621109.nuramaliyah@uinbanten.ac.id’
242621112.apriliamuswamah@uinbanten.ac.id?
242621101.usnia@uinbanten.ac.id®
242631107.iininayatulummah®@uinbanten.ac.id*
Andi.rosa@uinbanten.ac.id®
Masyrukin.muhsin@uinbanten.ac.id®

Abstract

This research examines the philosophical and scientific meaning related to tawhid
(oneness of God) in Islam through qualitative research methods with a literature study
approach. The research aims to understand the concept of monotheism from
ontological, epistemological and axiological dimensions. The results show that
monotheism is not just a recognition of the oneness of Allah, but is a basis for
understanding the reality of life. Ontologically, tawhid affirms Allah as Absolute Being.
In epistemology, monotheism bridges revealed knowledge and reason. Meanwhile, in
axiology, monotheism provides a system of values and ethics that form character. This
concept is supported by modern scientific discoveries such as the Big Bang theory, DNA
and quantum entanglement. In practice, monotheism gives birth to the principles of
anti-discrimination, human unity, and the concept of the caliph who protects the
environment. In the modern era, monotheism remains relevant as a dynamic concept
that provides solutions to contemporary problems, while maintaining the essence of
recognizing the oneness of Allah.

Keywords: Tawhid, Philosophical, Scientific, Ontology, Epistemology, Axiology

Copyright @Nur Amaliyah et al


https://jogoroto.org/
mailto:242621109.nuramaliyah@uinbanten.ac.id1
mailto:242621112.apriliamuswamah@uinbanten.ac.id2
mailto:242621101.usnia@uinbanten.ac.id3
mailto:242631107.iininayatulummah@uinbanten.ac.id4
mailto:Andi.rosa@uinbanten.ac.id5

Hamalatul Quran: Jurnal lImu-limu Al-Qur'an, 5(2), 2024 | 526

Abstrak

Penelitian ini mengkaji makna filosofis dan saintifik terkait tauhid (keesaan Tuhan)
dalam Islam melalui metode penelitian kualitatif dengan pendekatan studi pustaka.
Penelitian bertujuan memahami konsep tauhid dari dimensi ontologis, epistemologis,
dan aksiologis. Hasil menunjukkan bahwa tauhid bukan sekadar pengakuan keesaan
Allah, tetapi menjadi landasan memahami realitas kehidupan. Secara ontologis, tauhid
menegaskan Allah sebagai Wujud Mutlak. Dalam epistemologi, tauhid menjembatani
pengetahuan wahyu dan akal. Sementara dalam aksiologi, tauhid memberi sistem nilai
dan etika pembentuk karakter. Konsep ini didukung penemuan sains modern seperti
teori Big Bang, DNA, dan quantum entanglement. Dalam praktik, tauhid melahirkan
prinsip anti-diskriminasi, kesatuan manusia, dan konsep khalifah penjaga lingkungan.
Di era modern, tauhid tetap relevan sebagai konsep dinamis pemberi solusi masalah
kontemporer, dengan tetap mempertahankan esensi pengakuan keesaan Allah.

Kata Kunci: Tauhid, Filosofis, Saintifik, Ontologi, Epistemologi, Aksiologi

Pendahuluan

Makna filosofis dan saintifik terkait tauhid (keesaan Tuhan) merupakan tema
yang mendalam dan kompleks, mencakup berbagai dimensi pemikiran, etika, dan
praktik dalam kehidupan sehari-hari. Tauhid tidak hanya menjadi landasan spiritual
dalam lIslam, tetapi juga berimplikasi pada berbagai aspek kehidupan manusia,
termasuk pendidikan, etika lingkungan, dan pemikiran kritis. Secara filosofis, tauhid
dapat dipahami sebagai pengakuan akan keesaan Allah yang menciptakan dan
mengatur alam semesta. Dalam konteks ini, pemikiran filsafat Islam, seperti yang
dikemukakan oleh Al-Kindi, menunjukkan bahwa pemahaman tentang keesaan Tuhan
harus diintegrasikan dengan cara berpikir yang sistematis dan kritis

Hal ini sejalan dengan pandangan bahwa tauhid tidak hanya sekadar pengakuan
verbal, tetapi juga harus tercermin dalam tindakan dan perilaku sehari-hari.? Dengan
demikian, tauhid menjadi dasar bagi etika dan moralitas yang membimbing individu
dalam berinteraksi dengan sesama dan lingkungan. Dari perspektif saintifik, tauhid
berkontribusi pada pengembangan pengetahuan dan pemahaman tentang alam.
Misalnya, dalam pendidikan sains, tauhid dapat diinternalisasikan sebagai keyakinan
bahwa segala sesuatu yang ada di alam adalah ciptaan Allah, yang pada gilirannya
dapat menumbuhkan rasa syukur dan tanggung jawab terhadap lingkungan.?

Penelitian menunjukkan bahwa pendidikan tauhid yang diterapkan dalam
konteks sains dapat meningkatkan kesadaran siswa tentang pentingnya menjaga dan

! Indosatalia Umar, “Pemikiran Al-Kindi: Dalam Sebuah Kajian Filsafat,” jurnal Innovative 2 (2022): p. 760—
764.

2 Citra Ayu, “Pemahaman Pentingnya Tauhid Dalam Kehidupan Umat Islam,” jurnal penelitian Multidisiplin
(2024): p. 293-305.

* Ayi Darmana, “Internalisasi Nilai Tauhid Dalam Pembelajaran Sains” XVII, no. 1: p. 66-84.

Copyright @Nur Amaliyah et al



Hamalatul Quran: Jurnal lImu-limu Al-Qur'an, 5(2), 2024 | 527

melestarikan alam sebagai bagian dari ibadah kepada Tuhan.* Dengan demikian,
tauhid tidak hanya berfungsi sebagai prinsip spiritual, tetapi juga sebagai panduan
dalam pengambilan keputusan yang berkelanjutan dan etis dalam konteks lingkungan.
Lebih lanjut, dalam konteks pendidikan anak, tauhid harus ditanamkan sejak dini untuk
membentuk karakter dan moralitas yang baik. Pendidikan tauhid diharapkan dapat
membekali anak-anak dengan nilai-nilai yang kuat, yang akan memandu mereka dalam
menjalani kehidupan yang sesuai dengan ajaran agama.’

Penanaman nilai-nilai tauhid dalam pendidikan juga berkontribusi pada
pengembangan sikap loyalitas dan tanggung jawab sosial, yang merupakan aspek
penting dalam membangun masyarakat yang harmonis dan berkeadilan.b Secara
keseluruhan, makna filosofis dan saintifik dari tauhid menunjukkan bahwa keesaan
Tuhan bukan hanya sebuah doktrin teologis, tetapi juga sebuah prinsip yang
mengarahkan perilaku, etika, dan pemikiran kritis dalam kehidupan sehari-hari.
Dengan memahami dan mengamalkan tauhid, individu dapat menciptakan harmoni
antara spiritualitas dan tanggung jawab sosial, serta menjaga keseimbangan dengan
alam.

Metode Penelitian

Bentuk penelitian yang digunakan merupakan penelitian (library research) ialah
penelitian yang menggunakan objek pertamanya ialah buku buku dan info yang
bersumber dari kepustakaan lain seperti majalah dan jurnal yang relevan dengan tema
pembahasan.penelitian ini merupakan penelitian kualitatif yang memakai bentuk
penelitian pustaka (library research). Dengan menggunakan penelitian kualitatif dan
prosedur kegiatan dan penyajian yang akhirnya menjadi deskriptif. Tujuan penelitian
ini bermaksud untuk memperoleh bentuk gambaran jelas mengenai tauhid dalam
makna filosofis dan saintifik.

Hasil dan Pembahasan

Dalam menjelaskan makna tauhid (keesaan Tuhan) dari perspektif ontologi,
epistemologi, dan aksiologi, kita dapat memperdalam pemahaman kita dengan
menelusuri masing-masing dimensi ini secara lebih rinci. Tauhid merupakan konsep
fundamental dalam Islam yang memiliki makna mendalam baik secara filosofis
maupun saintifik. Secara filosofis, tauhid tidak hanya berbicara tentang keesaan Allah,
tetapi juga menjadi landasan cara pandang terhadap seluruh realitas kehidupan.

Para filsuf Muslim seperti Al-Farabi telah menjelaskan bahwa Allah adalah Wujud
Mutlak yang menjadi sumber dari segala eksistensi. Pemikiran ini kemudian
dikembangkan oleh Ibn Sina melalui teori emanasi yang menjelaskan bagaimana
keberagaman alam semesta berasal dari Yang Maha Esa. Hal ini menunjukkan bahwa

4 Ayi Darmana, “Internalisasi Nilai Tauhid Dalam Pembelajaran Sains” p. 87.

5 Azhar Nurachman, “Agidah Tauhid Sebagai Dasar Pendidikan Anak Dalam Perspektif Al- Qur’an
Monotheistic,” jurnal Tsaqofah (2024): p. 730-741.

® Nelvawita, “Nilai Tauhid Dalam Dasa Darma Pramuka Menurut Perspektif Al-Qur’an,” jurnal Cakrawala
[lmiah , no. 1 (2022): p. 291-298.

Copyright @Nur Amaliyah et al



Hamalatul Quran: Jurnal lImu-limu Al-Qur'an, 5(2), 2024 | 528

tauhid memiliki dimensi ontologis yang mendalam. Dalam aspek pengetahuan, Al-
Ghazali menekankan bahwa pengenalan kepada Allah (ma'rifatullah) merupakan
puncak dari segala ilmu. Tauhid menjadi kerangka epistemologi yang menyatukan
pengetahuan wahyu dan akal. Pemikir kontemporer seperti Syed Muhammad Naquib
al-Attas bahkan menyerukan pentingnya mengembalikan tauhid sebagai worldview
dalam pengembangan ilmu pengetahuan.

Dari sudut pandang sains modern, konsep tauhid mendapat dukungan dari
berbagai penemuan ilmiah. Teori Big Bang misalnya, menunjukkan bahwa alam
semesta berasal dari satu titik tunggal, sejalan dengan konsep kesatuan penciptaan.
Studi tentang DNA juga memperlihatkan adanya "bahasa" universal dalam seluruh
makhluk hidup, yang mengindikasikan kesatuan asal-usul biologis.

Fisika kuantum modern melalui fenomena quantum entanglement
menunjukkan adanya keterhubungan fundamental pada tingkat subatomik. Hal ini
selaras dengan pandangan tauhid tentang kesatuan fundamental realitas. Mehdi
Golshani, seorang ilmuwan Muslim, telah menjelaskan bagaimana keteraturan alam
semesta menjadi bukti keesaan Sang Pencipta.

Pemahaman tauhid juga memiliki implikasi praktis yang luas. Dalam konteks
sosial, tauhid menolak segala bentuk diskriminasi dan menekankan kesatuan umat
manusia. Dalam hubungannya dengan alam, tauhid melahirkan konsep khalifah yang
bertanggung jawab menjaga keseimbangan ekologis. Ismail Raji al-Farugi dalam
karyanya telah menjelaskan bahwa tauhid merupakan prinsip etika tertinggi yang
menjadi panduan dalam pengembangan sains dan teknologi. Ini berarti kemajuan
teknologi harus selaras dengan nilai-nilai spiritual dan tanggung jawab moral.

Seyyed Hossein Nasr, seorang pemikir Muslim kontemporer, menekankan
pentingnya mengembangkan "sacred science" yang mengintegrasikan dimensi spiritual
dengan pengetahuan ilmiah. Ini menunjukkan bahwa tauhid bisa menjadi jawaban
untuk menjembatani dikotomi antara sains dan spiritualitas. Dalam menghadapi
tantangan dunia modern, pemahaman mendalam tentang tauhid menjadi semakin
relevan. Tauhid tidak hanya menjadi dasar keyakinan religius, tetapi juga menawarkan
paradigma komprehensif untuk memahami realitas dan mengembangkan solusi bagi
berbagai permasalahan kontemporer. Konsep ini terus dikaji dan dikembangkan oleh
para pemikir Muslim untuk merespons dinamika zaman, sambil tetap
mempertahankan esensi fundamentalnya sebagai pengakuan atas keesaan Allah.

Dengan demikian, tauhid tetap menjadi konsep yang dinamis dan relevan,
mampu memberikan kerangka pemikiran dan panduan praktis dalam menghadapi
kompleksitas kehidupan modern. Pemahaman yang mendalam tentang tauhid dapat
membantu kita mengembangkan pendekatan yang lebih holistik dan bermakna dalam
menjalani kehidupan, baik sebagai individu maupun sebagai bagian dari masyarakat
global.

A. Ontologi Tauhid

Secara etimologis, istilah ontologi berasal dari bahasa Yunani, yang terdiri dari
dua kata: ontos yang berarti ada atau keberadaaan dan logos yang berarti studi atau
ilmu. Sedangkan menurut istilah, ontologi adalah ilmu yang membahas tentang hakikat

Copyright @Nur Amaliyah et al



Hamalatul Qur'an: Jurnal lImu-limu Al-Qur'an, 5(2), 2024 | 529

yang ada, yang merupakan ultimate reality baik yang berbentuk jasmani/konkret
maupun rohani/abstrak. Ontologi adalah cabang filsafat yang mempelajari tata dan
struktur realitas dalam arti seluas mungkin, dengan menggunakan kategori-kategori
seperti: ada atau menjadi, aktualisasi atau potensialisasi, nyata atau penampakan,
esensi atau eksistensi, kesempurnaan, ruang dan waktu, perubahan dan sebagainya.’

Ontologi tauhid berfokus pada hakikat keberadaan Tuhan dan realitas ciptaan-
Nya. Dalam konteks ini, tauhid mengisyaratkan bahwa hanya ada satu Tuhan yang
Maha Esa, yang menciptakan dan mengatur segala sesuatu. Konsep ini menegaskan
bahwa Tuhan tidak hanya sebagai pencipta, tetapi juga sebagai pengatur dan
pemelihara alam semesta. Dalam filsafat Islam, terutama dalam pemikiran Al-Ghazali
dan Ibn Sina, terdapat penekanan pada hubungan antara Tuhan dan ciptaan-Nya, di
mana Tuhan adalah sumber segala eksistensi dan realitas.?

Dari sudut pandang ontologis, tauhid juga mengimplikasikan bahwa segala
sesuatu yang ada di alam semesta ini memiliki tujuan dan makna yang ditetapkan oleh
Tuhan. Hal ini menciptakan pandangan bahwa tidak ada sesuatu pun yang terjadi
secara kebetulan, melainkan merupakan bagian dari rencana ilahi. Dengan demikian,
pemahaman ontologis tentang tauhid memberikan landasan bagi individu untuk
memahami eksistensi mereka sendiri dan tempat mereka dalam kosmos yang lebih
besar.’

Perspektif ontologis tauhid menghadirkan kerangka berpikir yang memandang
realitas sebagai sistem yang terkoneksi secara spiritual dan intelektual. Setiap
fenomena dipahami memiliki signifikansi metafisik, di mana manusia ditempatkan
sebagai bagian integral dari kosmos yang lebih besar.

Kajian ini mencakup analisis mendalam tentang kategori-kategori eksistensi,
meliputi:

» Hakikat keberadaan

« Esensi dan eksistensi

o Dimensi ruang dan waktu
o Dinamika perubahan

Melalui ontologi tauhid, filsafat Islam menawarkan paradigma holistik yang
mengatasi dikotomi antara material dan spiritual, mengajak pemikiran kritis untuk
memahami realitas secara komprehensif dan bermakna. Signifikansi kontemporer
ontologi tauhid terletak pada kemampuannya memberikan kerangka berpikir integratif
yang relevan dalam menghadapi kompleksitas persoalan modern, sekaligus
menawarkan perspektif filosofis yang memandang realitas sebagai suatu kesatuan
makna yang dihubungkan oleh dimensi ketuhanan. Ontologi tauhid menghadirkan
kerangka filosofis yang mendalam untuk memahami kompleksitas eksistensi, dengan
mengeksplorasi berbagai kategori fundamental yang menjelaskan hakikat keberadaan
dari perspektif metafisis. Hakikat Keberadaan (Being) Kategori pertama memfokuskan

7 Pama Bakri Albadri et al., “Ontologi Filsafat,” PRIMER : Jurnal Ilmiah Multidisiplin 1, no. 3 (2023): p.311—
17.

8 Rahmatullah, “Urgensi Pendidikan Tauhid Perspektif Filsafat Al-Kindi, ” journal Ajmie 3, no. 2 (2022): p. 50—
58.

® Kartina, “Konsep llmuu Dengan Paradigma Tauhid,” jurnal Al-Qalam (n.d.): p. 359-374.

Copyright @Nur Amaliyah et al



Hamalatul Qur'an: Jurnal lImu-limu Al-Qur'an, 5(2), 2024 | 530

pada esensi eksistensi, membedakan antara wujud absolut (Tuhan) dan wujud relatif
(ciptaan). Dalam pemikiran filosofis Islam, setiap entitas dipandang memiliki tingkatan
eksistensi yang unik, dengan Tuhan sebagai sumber utama segala keberadaan. Konsep
ini menjelaskan hubungan kausalitas fundamental, di mana segala sesuatu berasal dan
bergantung kepada Sang Pencipta.

Aktualisasi dan Potensialisasi Proses transformasi potensi menjadi aktualitas
menjadi fokus kajian ontologis. Setiap makhluk memiliki potensi inherent yang dapat
dikembangkan melalui proses pertumbuhan dan transformasi. Filosof muslim
memandang proses ini bukan sekadar mekanisme biologis, melainkan manifestasi
kehendak ilahi dalam menciptakan dinamika eksistensi.

Realitas dan Penampakan Analisis kategori ini mencoba menjembatani antara
realitas substantif dan fenomenal. Terdapat pemahaman bahwa apa yang tampak
secara inderawi hanyalah sebagian kecil dari realitas sejati. Setiap fenomena memiliki
dimensi tersembunyi yang lebih dalam, yang hanya dapat dipahami melalui
kontemplasi filosofis dan spiritual. Esensi dan Eksistensi Kajian filosofis ini menggali
perbedaan subtil antara "apa" sesuatu itu dan "bahwa" sesuatu tersebut ada. Dalam
tradisi pemikiran Islam, setiap entitas memiliki esensi unik yang ditetapkan secara ilahi,
yang membedakannya dari entitas lain. Eksistensi dipahami bukan sekadar keberadaan
fisik, melainkan manifestasi makna dan tujuan yang lebih mendalam.™

Kesempurnaan Konsep kesempurnaan dianalisis melalui perspektif teologis,
yang memahami hierarki kesempurnaan ontologis. Setiap ciptaan memiliki tingkatan
kesempurnaan relatif yang menunjukkan manifestasi sifat-sifat ketuhanan, namun
tidak pernah mencapai kesempurnaan absolut yang hanya dimiliki oleh Tuhan. Ruang
dan Waktu Dimensi ruang dan waktu dikaji sebagai konstruksi ontologis yang
kompleks. Keduanya dipahami bukan sekadar parameter fisik, melainkan medium di
mana eksistensi bermanifestasi. Waktu dipandang memiliki sifat sirkuler dan linear
secara simultan, mencerminkan kompleksitas rancangan ilahi."’

Perubahan dan Dinamika Kategori terakhir mengeksplorasi mekanisme
transformasi dalam kosmos. Perubahan dipahami bukan sebagai fenomena acak,
melainkan bagian dari tatanan kosmis yang diatur oleh hukum-hukum ilahi. Setiap
perubahan memiliki makna dan tujuan dalam kerangka rencana penciptaan. Implikasi
Filosofis Keseluruhan analisis ini menghasilkan paradigma holistik yang mengatasi
dikotomi materi-spiritual, menawarkan perspektif integratif dalam memahami realitas
sebagai suatu kesatuan yang kompleks dan bermakna. Referensi utama yang menjadi
landasan kajian ini meliputi karya-karya fundamental seperti Tahafut al-Falasifah (Al-
Ghazali), Al-Isharat wa al-Tanbihat (Ibn Sina), dan Al-Asfar al-Arba'ah (Mulla Sadra), yang
telah memberikan kontribusi signifikan dalam pengembangan pemikiran ontologis
dalam tradisi Islam'?

B. Epistemologi Tauhid

10 Pama Bakri Albadri, “Ontologi Filsafat,” PRIMER : Jurnal Ilmiah Multidisiplin 1, no. 3 (2023): 311-317.

"' Rahmatullah, “Urgensi Pendidikan Tauhid Perspektif Filsafat Al-Kindi, Al-hikam Journal of
Multidisciplinary Islamic Education Volume 3, 2022, p. 50-58

12 Kartina, “Konsep llmuu Dengan Paradigma Tauhid", Jurnal Al-Qalam.

Copyright @Nur Amaliyah et al



Hamalatul Qur'an: Jurnal llmu-limu Al-Qur'an, 5(2), 2024| 531

Epistemologi ialah pengetahuan tentang suatu upaya untuk menempatkan
sesuatu didalam kedudukan setepatnya atau upaya-upaya intelektual memutuskan
pengetahuan yang benar dan yang tidak benar serta mendudukkan pengetahuan di
dalam tempat yang benar. Epistemologi pada hakekatnya membahas tentang
pengetahuan, yang berkaitan dengan apa itu pengetahuan dan bagaimana
memperoleh pengetahuan tersebut. Epistemologi merupakan disiplin filsafat yang
secara khusus hendak memperoleh pengetahuan tentang pengetahuan.'

Epistemologi tauhid berkaitan dengan cara kita memperoleh pengetahuan dan
memahami realitas. Dalam konteks ini, tauhid berfungsi sebagai prinsip dasar yang
mengarahkan pencarian pengetahuan. Menurut al-Attas, pengetahuan yang benar
harus berlandaskan pada tauhid, yang mengintegrasikan nilai-nilai spiritual dengan
ilmu pengetahuan. Ini berarti bahwa dalam mencari pengetahuan, individu harus
mempertimbangkan tidak hanya aspek rasional, tetapi juga dimensi spiritual yang
menghubungkan mereka dengan Tuhan.™

Dalam pendidikan, epistemologi tauhid mengarahkan metode pengajaran yang
mengintegrasikan ilmu pengetahuan dengan nilai-nilai keislaman. Hal ini menciptakan
pendekatan holistik dalam pendidikan, di mana siswa tidak hanya diajarkan untuk
memahami konsep-konsep ilmiah, tetapi juga diajak untuk merenungkan makna dan
tujuan dari pengetahuan tersebut dalam konteks keimanan mereka.”> Dengan
demikian, epistemologi tauhid tidak hanya berfungsi untuk memahami dunia fisik,
tetapi juga untuk mendekatkan individu kepada Tuhan dan memperkuat iman mereka.

Sumber pengetahuan yang Anda sebutkan mencerminkan pendekatan holistik
dalam memperoleh pemahaman, yang menggabungkan berbagai dimensi
epistemologis:

1. Wahyu (Al-Qur'an): Sumber kebenaran spiritual dan moral tertinggi dalam
pandangan Islam, memberikan petunjuk fundamental yang bersifat transenden.

2. Observasi Empiris: Metode ilmiah yang berbasis pada pengamatan langsung,
eksperimen, dan pengukuran objektif untuk memahami fenomena alam dan
sosial.

3. Rasionalitas Filosofis: Penggunaan logika, penalaran kritis, dan analisis
konseptual untuk mengeksplorasi makna, struktur pengetahuan, dan prinsip-
prinsip mendasar.

4. Intuisi Spiritual: Dimensi batiniah yang melibatkan pengalaman mendalam,
kesadaran intuitif, dan koneksi mistis dengan realitas transendental.

Kerangka ini mengintegrasikan pendekatan wahyu, empiris, rasional, dan
spiritual dalam proses epistemologis, mencerminkan upaya komprehensif untuk
memahami realitas dari berbagai perspektif.’® Metodologi epistemologi tauhid
mensyaratkan proses validasi pengetahuan yang komprehensif. Setiap informasi tidak

13 Fitriani Djollong Andi, “Epistemologi Filsafat Pendidikan Islam,” Istiqra’ : Jurnal Pendidikan Dan Pemikiran
Islam 3, no. 1 (2015): p.8-17.

!4 Trma Suryani Siregar, “Studi Komparatif Pemikiran Ismail Raji Al-Farugi Dan Syed Muhammad Naquib Al-
Attas,” jurnal Al-Hikmah 15, no. 1 (2018).

15 Ismail Rijal, “Epistemologi Tauhid Ismail r. Al-Farugi,” jurnal Miqot 18 (2014): p. 21-44.

16 Andri Sutrisno, “Islamisasi [lmu Pengetahuan Perspektif M. Naquib Al-Attas,” Ar-Risalah: Media Keislaman,
Pendidikan dan Hukum Islam 19, no. 1 (2021):.

Copyright @Nur Amaliyah et al



Hamalatul Qur'an: Jurnal lImu-limu Al-Qur'an, 5(2), 2024 | 532

hanya dinilai dari aspek rasional, melainkan juga dipertimbangkan melalui lens
spiritual, dengan memastikan konsistensi terhadap prinsip-prinsip tauhid.

Dalam konteks pendidikan, epistemologi tauhid mentransformasikan paradigma
pembelajaran. Kurikulum tidak sekadar transfer informasi, melainkan upaya
membentuk kesadaran spiritual-intelektual. Para peserta didik diajak untuk tidak
sekadar memahami konsep, tetapi merenungkan makna dan tujuan pengetahuan
dalam kerangka keimanan. Implikasi filosofis dari pendekatan ini sangat signifikan. la
menawarkan alternatif terhadap dikotomi antara sains dan spiritualitas, menghadirkan
model integratif yang memandang pengetahuan sebagai wahana untuk mengenal dan
mendekatkan diri kepada Tuhan.

Tantangan utama epistemologi tauhid terletak pada kompleksitas integrasi
antara tradisi keilmuan dan spiritualitas, serta kebutuhan interpretasi yang kontekstual
dan dinamis. Dengan demikian, epistemologi tauhid bukan sekadar pendekatan
filosofis, melainkan paradigma komprehensif yang menghadirkan cara pandang
holistik dalam memahami pengetahuan, di mana rasionalitas dan spiritualitas berjalan
secara harmonis."’

C. Aksiologi Tauhid

Aksiologi merupakan salah satu bagian dari kajian filsafat ilmu yang membahas
tentang kegunaan atau manfaat dari ilmu pengetahuan. Kajian terhadap ilmu
pengetahuan telah menjadi bagian terpenting dari kehidupan sosial manusia. Maju
mundurnya suatu bangsa atau masyarakat tertentu sangat dipengaruhi oleh sejauh
mana bangsa atau masyarakat itu menguasi ilmu pengetahuan. Aksiologi merupakan
bagian dari filsafat ilmu yang menekankan pembahasannya di sekitar nilai guna atau
manfaat suatu ilmu pengetahuan. Di antara kegunaan ilmu pengetahuan adalah
memberikan kemaslahatan dan berbagai kemudahan bagi kelangsungan hidup
manusia itu sendiri. Aspek ini menjadi sangat penting dalam proses pengembangan
ilmu pengetahuan, sebab suatu cabang ilmu yang tidak memiliki nilai aksiologis, maka
cenderung mendatangkan kemudharatan bagi kelangsungan hidup manusia. Bahkan
tidak menutup kemungkinan ilmu yang bersangkutan menjadi ancaman yang sangat
berbahaya, baik bagi keberlangsungan kehidupan sosial maupun keseimbangan
alam."®

Aksiologi dalam tauhid merupakan kajian yang mendalam mengenai nilai-nilai
yang terkandung dalam konsep tauhid dan bagaimana nilai-nilai tersebut dapat
diintegrasikan dalam berbagai aspek kehidupan, termasuk pendidikan, sains, dan etika.
Dalam konteks ini, aksiologi berfungsi sebagai landasan untuk menilai dan
mengarahkan tindakan manusia berdasarkan prinsip-prinsip tauhid, yang menekankan
pada keesaan Tuhan dan nilai-nilai moral yang dihasilkan dari pemahaman tersebut.’

Pertama, dalam pendidikan, aksiologi tauhid berperan penting dalam

17 Rijal, “Epistemologi Tauhid Ismail r. Al-Farugi, MIQOT Vol. XXXVIII No. 1 Januari-Juni 2014”

18 Juhari, “Aksiologi llmu Pengetahuan (Telaah Tentang Manfaat llmu Pengetahuan Dalam Konteks llmu
Dakwah),” Al-Idarah: Jurnal Manajemen Dan Administrasi Islam 3, no. 1 (2019): p.95-108.

Y Muhmmad Tarmizi Tahir, “Integrasi Agama Dalam Pembelajaran Sains Di Madrasah,” Jurnal Al
Muta’aliyah: Pendidikan Guru Madrasah Ibtidaiyah 1, no. 01 (2021).p.20

Copyright @Nur Amaliyah et al



Hamalatul Quran: Jurnal lImu-limu Al-Qur'an, 5(2), 2024 | 533

membentuk karakter dan moralitas peserta didik. Pendidikan tauhid tidak hanya
berfokus pada pengajaran ilmu pengetahuan, tetapi juga pada internalisasi nilai-nilai
keislaman yang mendalam. Sebagai contoh, penelitian menunjukkan bahwa
pendidikan tauhid dapat meningkatkan kualitas pembelajaran sains dengan
mengintegrasikan nilai-nilai tauhid ke dalam kurikulum, sehingga siswa tidak hanya
belajar fakta ilmiah tetapi juga memahami keterkaitan antara ilmu pengetahuan dan
keimanan.?®

Pendidikan tauhid yang bersifat filosofis tersebut, dapat dilacak pada pendapat
Al-Kindi berikut ini: "Jika seseorang tidak memiliki ilmu pasti (ilm al-kammiyah) dan ilmu
penalaran (ilm al-kaifiyah), maka dia tidak akan mendapatkan ilmu filosofis, yaitu
pengetahuan insani (al-ulum al-insaniyah) yang diperoleh lewat riset, upaya dan ketekunan;
sebuah pengetahuan yang berada di bawah ilmu llahiyah (al-ilm al-ilahi) yang diperoleh
tanpa riset, upaya, ketekunan dan waktu, seperti pengetahuan para rasul yang diberikan
secara langsung oleh Allah”, Secara aksiologis, Al-Kindi menjelaskan bahwa beberapa hal
yang terkait metafisik, merupakan hal yang bersifat llahiyat. Cara pandang Al-Kindi
tentang keberadaan Tuhan, berdasarkan teori analogi antara makrokosmos (semesta)
dan mikrokosmos (manusia). Wujud Tuhan dalam perspektif Al-Kindi seperti kondisi
jiwa manusia dengan gerakannya. Setiap gerakan yang dilakukan dan/atau keluar dari
diri manusia itu dikarenakan adanya penggerak, yaitu jiwa. ?'

Selanjutnya, dalam konteks sains, aksiologi tauhid memberikan kerangka untuk
memahami ilmu pengetahuan sebagai sesuatu yang tidak terpisah dari nilai-nilai
spiritual. Penelitian menunjukkan bahwa ilmu pengetahuan dalam Islam tidak bersifat
nilai bebas (value-free), melainkan terikat pada nilai-nilai yang diyakini kebenarannya,
di mana tauhid menjadi kunci utama dalam memahami tujuan dan makna ilmu.??
Dengan demikian, integrasi antara ilmu pengetahuan dan nilai-nilai tauhid dapat
memperkuat pemahaman siswa tentang sains sebagai bagian dari ciptaan Tuhan, yang
pada gilirannya mendorong mereka untuk menggunakan ilmu pengetahuan dengan
cara yang etis dan bertanggung jawab.

Selain itu, aksiologi tauhid juga berimplikasi pada etika dalam berbagai aspek
kehidupan, termasuk bisnis dan sosial. Dalam konteks bisnis, nilai-nilai tauhid menjadi
dasar bagi etika bisnis Islam, yang mengatur perilaku dan interaksi sosial dalam dunia
usaha. Penelitian menunjukkan bahwa penerapan nilai tauhid dalam bisnis tidak hanya
mengatur aspek akidah, tetapi juga mencakup etika dalam bertransaksi dan
berinteraksi dengan sesama.?®> Hal ini menunjukkan bahwa tauhid tidak hanya
berfungsi sebagai landasan spiritual, tetapi juga sebagai panduan praktis dalam
menjalani kehidupan sehari-hari.

Akhirnya, aksiologi tauhid juga berperan dalam membentuk pandangan hidup

20 Darmana, “Internalisasi Nilai Tauhid Dalam Pembelajaran Sains.”, p.12

2l Rahmatullah dan Moh. Zaini Miftah, “Urgensi Pendidikan Tauhid Perspektif Filfasat Al-Kindi” 3, no. 2
(2022). p.50-58.

22 Irma Suryani Siregar and Lina Mayasari Siregar, “Studi Komparatif Pemikiran Ismail Raji Al-Farugi Dan
Syed Muhammad Naquib Al-Attas,” Al-Hikmah: Jurnal Agama Dan Ilmu Pengetahuan 15, no. 1 (2018): p. 85-98.

23 Puspa Utami, Fitria, and Hakim Raafly, “Implementasi Aksioma Etika Bisnis Islam (Studi Kasus Pt .
Arminareka Perdana Cabang Yogyakarta)" Jurnal La Riba Jurnal Perbankan Syari > Ah Program Studi Perbankan Syari
> Ah 4, no. 02 (2023): p.1-15.

Copyright @Nur Amaliyah et al



Hamalatul Qur'an: Jurnal limu-limu Al-Qur'an, 5(2), 2024 | 534

yang holistik, di mana setiap aspek kehidupan saling terkait dan tidak dapat dipisahkan.
Dengan memahami tauhid sebagai prinsip yang mengikat semua aspek kehidupan,
individu dapat mengembangkan sikap yang lebih bertanggung jawab dan beretika
dalam setiap tindakan mereka, baik dalam konteks pribadi maupun sosial.?* Oleh
karena itu, integrasi nilai-nilai tauhid dalam pendidikan, sains, dan etika sangat penting
untuk membangun masyarakat yang beradab dan berkepribadian.

Kesimpulan

Tauhid merupakan konsep fundamental dalam Islam yang memiliki makna
mendalam, tidak hanya sebagai pengakuan akan keesaan Allah, tetapi juga sebagai
landasan komprehensif dalam memahami seluruh realitas kehidupan. Dalam dimensi
ontologis, tauhid menegaskan Allah sebagai Wujud Mutlak dan sumber dari segala
eksistensi, dimana segala sesuatu di alam semesta memiliki tujuan dan makna yang
telah ditetapkan, bukan terjadi secara kebetulan melainkan sebagai bagian dari
rencana ilahi.

Dari sisi epistemologi, tauhid berperan sebagai jembatan yang menyatukan
antara pengetahuan wahyu dan akal, mengintegrasikan nilai-nilai spiritual dengan ilmu
pengetahuan. Kerangka pemikiran ini menjadi dasar dalam pengembangan pendidikan
yang holistik, dimana pembelajaran tidak hanya fokus pada aspek ilmiah tetapi juga
mempertimbangkan dimensi spiritual. Sementara dalam dimensi aksiologis, tauhid
memberikan sistem nilai dan etika yang membentuk karakter serta moralitas individu,
mengatur hubungan manusia dengan Tuhan, sesama manusia, dan lingkungan
sekitar.Menariknya, konsep tauhid mendapat dukungan dari berbagai penemuan sains
modern, seperti teori Big Bang yang menunjukkan kesatuan penciptaan, penemuan
DNA sebagai bahasa universal kehidupan, dan fenomena quantum entanglement yang
memperlihatkan keterhubungan fundamental pada tingkat subatomik. Hal ini
menunjukkan bahwa tauhid mampu menjembatani dikotomi antara sains dan
spiritualitas.

Dalam konteks praktis, pemahaman tauhid melahirkan prinsip-prinsip penting
seperti penolakan terhadap diskriminasi, penekanan pada kesatuan umat manusia,
dan konsep khalifah yang bertanggung jawab terhadap kelestarian lingkungan. Tauhid
juga menjadi panduan dalam pengembangan sains dan teknologi yang tetap
memperhatikan nilai-nilai etika dan moral. Di era modern ini, tauhid tetap
mempertahankan relevansinya sebagai konsep yang dinamis, mampu memberikan
solusi untuk berbagai permasalahan kontemporer. Sebagai sebuah paradigma
komprehensif, tauhid menyediakan kerangka pemikiran yang holistik dalam
menghadapi kompleksitas kehidupan modern, sambil tetap mempertahankan esensi
fundamentalnya sebagai pengakuan atas keesaan Allah. Dengan demikian,
pemahaman mendalam tentang tauhid dapat membantu manusia mengembangkan
pendekatan yang lebih bermakna dalam menjalani kehidupan, baik sebagai individu
maupun sebagai bagian dari masyarakat global.

24 Muhammad Adress and Prawira Negara, “Reformulasi Konsep Tauhid : Studi Analisis Pemikiran Hassan
Hanafi” 23, no. 2 (2022): p.133-51.

Copyright @Nur Amaliyah et al



Hamalatul Qur'an: Jurnal llmu-llmu Al-Qur'an, 5(2), 2024 | 535

Daftar Pustaka

Adress, Muhammad, and Prawira Negara. “Reformulasi Konsep Tauhid : Studi Analisis
Pemikiran Hassan Hanafi” 23, no. 2 (2022): 133-151.

Albadri, Pama Bakri, Riski Ramadani, Reni Amanda, Nurisa Nurisa, Rida Safika, and
Sahrul Sorialom Harahap. “Ontologi Filsafat.” PRIMER : Jurnal llmiah Multidisiplin 1,
no. 3 (2023): 311-317.

———. "Ontologi Filsafat.” PRIMER : Jurnal llmiah Multidisiplin 1, no. 3 (2023): 311-317.

Andi, Fitriani Djollong. “Epistemologi Filsafat Pendidikan Islam.” Istiqra’: Jurnal
Pendidikan dan Pemikiran Islam 3, no. 1 (2015): 8-17.

Ayu, Citra, Wulan Sari, Nabila Hafsyah, Kalisa Fazela, and Putri Nayla. “Pemahaman
Pentingnya Tauhid Dalam Kehidupan Umat Islam.” jurnal penelition Multidisiplin
(2024): 293-305.

Darmana, Ayi. “INTERNALISASI NILAI TAUHID DALAM PEMBELAJARAN SAINS” XVII, no. 1
(n.d.): 66-84.

Juhari. “Aksiologi IlImu Pengetahuan (Telaah Tentang Manfaat Ilmu Pengetahuan Dalam
Konteks llmu Dakwah).” Al-Idarah: Jurnal Manajemen Dan Administrasi Islam 3, no. 1
(2019): 95-108.

Kartina. “Konsep lImuu Dengan Paradigma Tauhid.” jurnal Al-Qalam (n.d.): 359-374.

Nelvawita. “NILAI TAUHID DALAM DASA DARMA PRAMUKA MENURUT PERSPEKTIF AL-
QUR'AN."” jurnal Cakrawala lImiah 2, no. 1 (2022): 291-298.

Nurachman, Azhar. “AQIDAH TAUHID SEBAGAI DASAR PENDIDIKAN ANAK DALAM
PERSPEKTIF AL QUR'AN Monotheistic.” jurnal Tsaqofah 4 (2024): 730-741.

Rahmatullah. “Urgensi Pendidikan Tauhid Perspektif Filsafat Al-Kindi.” journal Aimie 3,
no. 2 (2022): 50-58.

Rijal, Ismail. “Epistemologi Tauhid Ismail r. Al-Faruqi.” jurnal Migot 18 (2014): 21-44.

Siregar, Irma Suryani, and Lina Mayasari Siregar. “Studi Komparatif Pemikiran Ismail
Raji Al-Faruqi Dan Syed Muhammad Naquib Al-Attas.” Al-Hikmah: Jurnal Agama dan
IImu Pengetahuan 15, no. 1 (2018): 85-98.

Sutrisno, Andri. “Islamisasi IImu Pengetahuan Perspektif M. Naquib Al-Attas.” Ar-Risalah:
Media Keislaman, Pendidikan dan Hukum Islam 19, no. 1 (2021): 001.

Tahir, Muhmmad Tarmizi. “Integrasi Agama Dalam Pembelajaran Sains Di Madrasah.”
Jurnal al Muta’aliyah: Pendidikan Guru Madrasah Ibtidaiyah 1, no. 01 (2021).

Umar, Indosatalia. “Pemikiran Al-Kindi: Dalam Sebuah Kajian Filsafat.” jurnal Innovative
2 (2022): 760-764.

Utami, Puspa, Fitria, and Hakim Raafly. “IMPLEMENTASI AKSIOMA ETIKA BISNIS ISLAM (
STUDI KASUS PT . ARMINAREKA PERDANA CABANG YOGYAKARTA ) Jurnal La Riba
Jurnal Perbankan Syari ' Ah Program Studi Perbankan Syari " Ah.” Jurnal La Riba
Jurnal Perbankan Syari’ ah Program Studi Perbankan Syari’ah 4, no. 02 (2023): 1-15.

Copyright @Nur Amaliyah et al



