
Copyright @Nur Amaliyah et al 

 
 

 

Homepage: https://jogoroto.org 

Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-
Qur’an 

Volume 5 Issue 2 2024, Pages 525-536 
ISSN: 2722-8991 (Cetak); 2722-8983 (Online) 

 

 

Makna Filosofis dan Saintifik Terkait Tauhid (Keesaan 

Tuhan) 
 

Nur Amaliyah1, Aprilia Musawamah2, Usnia3, Iin Inayatul Ummah4,  Andi Rosa5, 

Masrukhin Muhsin6 

1-6Universitas Islam Negeri Sultan Maulana Hasanuddin Banten 
 

242621109.nuramaliyah@uinbanten.ac.id1  

242621112.apriliamuswamah@uinbanten.ac.id2 

 242621101.usnia@uinbanten.ac.id3  

242631107.iininayatulummah@uinbanten.ac.id4  

Andi.rosa@uinbanten.ac.id5 

Masyrukin.muhsin@uinbanten.ac.id6 

 
Abstract 

 
This research examines the philosophical and scientific meaning related to tawhid 
(oneness of God) in Islam through qualitative research methods with a literature study 
approach. The research aims to understand the concept of monotheism from 
ontological, epistemological and axiological dimensions. The results show that 
monotheism is not just a recognition of the oneness of Allah, but is a basis for 
understanding the reality of life. Ontologically, tawhid affirms Allah as Absolute Being. 
In epistemology, monotheism bridges revealed knowledge and reason. Meanwhile, in 
axiology, monotheism provides a system of values and ethics that form character. This 
concept is supported by modern scientific discoveries such as the Big Bang theory, DNA 
and quantum entanglement. In practice, monotheism gives birth to the principles of 
anti-discrimination, human unity, and the concept of the caliph who protects the 
environment. In the modern era, monotheism remains relevant as a dynamic concept 
that provides solutions to contemporary problems, while maintaining the essence of 
recognizing the oneness of Allah. 
 
Keywords: Tawhid, Philosophical, Scientific, Ontology, Epistemology, Axiology 

https://jogoroto.org/
mailto:242621109.nuramaliyah@uinbanten.ac.id1
mailto:242621112.apriliamuswamah@uinbanten.ac.id2
mailto:242621101.usnia@uinbanten.ac.id3
mailto:242631107.iininayatulummah@uinbanten.ac.id4
mailto:Andi.rosa@uinbanten.ac.id5


Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 5(2), 2024| 526 
			

Copyright @Nur Amaliyah et al  

 
Abstrak 

 
Penelitian ini mengkaji makna filosofis dan saintifik terkait tauhid (keesaan Tuhan) 
dalam Islam melalui metode penelitian kualitatif dengan pendekatan studi pustaka. 
Penelitian bertujuan memahami konsep tauhid dari dimensi ontologis, epistemologis, 
dan aksiologis. Hasil menunjukkan bahwa tauhid bukan sekadar pengakuan keesaan 
Allah, tetapi menjadi landasan memahami realitas kehidupan. Secara ontologis, tauhid 
menegaskan Allah sebagai Wujud Mutlak. Dalam epistemologi, tauhid menjembatani 
pengetahuan wahyu dan akal. Sementara dalam aksiologi, tauhid memberi sistem nilai 
dan etika pembentuk karakter. Konsep ini didukung penemuan sains modern seperti 
teori Big Bang, DNA, dan quantum entanglement. Dalam praktik, tauhid melahirkan 
prinsip anti-diskriminasi, kesatuan manusia, dan konsep khalifah penjaga lingkungan. 
Di era modern, tauhid tetap relevan sebagai konsep dinamis pemberi solusi masalah 
kontemporer, dengan tetap mempertahankan esensi pengakuan keesaan Allah. 
 
Kata Kunci: Tauhid, Filosofis, Saintifik, Ontologi, Epistemologi, Aksiologi 

 
Pendahuluan 

Makna filosofis dan saintifik terkait tauhid (keesaan Tuhan) merupakan tema 
yang mendalam dan kompleks, mencakup berbagai dimensi pemikiran, etika, dan 
praktik dalam kehidupan sehari-hari. Tauhid tidak hanya menjadi landasan spiritual 
dalam Islam, tetapi juga berimplikasi pada berbagai aspek kehidupan manusia, 
termasuk pendidikan, etika lingkungan, dan pemikiran kritis. Secara filosofis, tauhid 
dapat dipahami sebagai pengakuan akan keesaan Allah yang menciptakan dan 
mengatur alam semesta. Dalam konteks ini, pemikiran filsafat Islam, seperti yang 
dikemukakan oleh Al-Kindi, menunjukkan bahwa pemahaman tentang keesaan Tuhan 
harus diintegrasikan dengan cara berpikir yang sistematis dan kritis 1 

Hal ini sejalan dengan pandangan bahwa tauhid tidak hanya sekadar pengakuan 
verbal, tetapi juga harus tercermin dalam tindakan dan perilaku sehari-hari.2 Dengan 
demikian, tauhid menjadi dasar bagi etika dan moralitas yang membimbing individu 
dalam berinteraksi dengan sesama dan lingkungan. Dari perspektif saintifik, tauhid 
berkontribusi pada pengembangan pengetahuan dan pemahaman tentang alam. 
Misalnya, dalam pendidikan sains, tauhid dapat diinternalisasikan sebagai keyakinan 
bahwa segala sesuatu yang ada di alam adalah ciptaan Allah, yang pada gilirannya 
dapat menumbuhkan rasa syukur dan tanggung jawab terhadap lingkungan.3  

Penelitian menunjukkan bahwa pendidikan tauhid yang diterapkan dalam 
konteks sains dapat meningkatkan kesadaran siswa tentang pentingnya menjaga dan 

	
1 Indosatalia Umar, “Pemikiran Al-Kindi: Dalam Sebuah Kajian Filsafat,” jurnal Innovative 2 (2022): p. 760–

764. 
2 Citra Ayu, “Pemahaman Pentingnya Tauhid Dalam Kehidupan Umat Islam,” jurnal penelitian Multidisiplin 

(2024): p. 293–305. 
3 Ayi Darmana, “Internalisasi Nilai Tauhid Dalam Pembelajaran Sains” XVII, no. 1: p. 66–84. 



Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 5(2), 2024| 527 
			

Copyright @Nur Amaliyah et al  

melestarikan alam sebagai bagian dari ibadah kepada Tuhan.4 Dengan demikian, 
tauhid tidak hanya berfungsi sebagai prinsip spiritual, tetapi juga sebagai panduan 
dalam pengambilan keputusan yang berkelanjutan dan etis dalam konteks lingkungan. 
Lebih lanjut, dalam konteks pendidikan anak, tauhid harus ditanamkan sejak dini untuk 
membentuk karakter dan moralitas yang baik. Pendidikan tauhid diharapkan dapat 
membekali anak-anak dengan nilai-nilai yang kuat, yang akan memandu mereka dalam 
menjalani kehidupan yang sesuai dengan ajaran agama.5 

Penanaman nilai-nilai tauhid dalam pendidikan juga berkontribusi pada 
pengembangan sikap loyalitas dan tanggung jawab sosial, yang merupakan aspek 
penting dalam membangun masyarakat yang harmonis dan berkeadilan.6 Secara 
keseluruhan, makna filosofis dan saintifik dari tauhid menunjukkan bahwa keesaan 
Tuhan bukan hanya sebuah doktrin teologis, tetapi juga sebuah prinsip yang 
mengarahkan perilaku, etika, dan pemikiran kritis dalam kehidupan sehari-hari. 
Dengan memahami dan mengamalkan tauhid, individu dapat menciptakan harmoni 
antara spiritualitas dan tanggung jawab sosial, serta menjaga keseimbangan dengan 
alam. 

 
Metode Penelitian 
 Bentuk penelitian yang digunakan merupakan penelitian (library research) ialah 
penelitian yang menggunakan objek pertamanya ialah buku buku dan info yang 
bersumber dari kepustakaan lain seperti majalah dan jurnal yang relevan dengan tema 
pembahasan.penelitian ini merupakan penelitian kualitatif yang memakai bentuk 
penelitian pustaka (library research). Dengan menggunakan penelitian kualitatif dan 
prosedur kegiatan dan penyajian yang akhirnya menjadi deskriptif. Tujuan penelitian 
ini bermaksud untuk memperoleh bentuk gambaran jelas mengenai tauhid dalam 
makna filosofis dan saintifik.  
 
Hasil dan Pembahasan 

Dalam menjelaskan makna tauhid (keesaan Tuhan) dari perspektif ontologi, 
epistemologi, dan aksiologi, kita dapat memperdalam pemahaman kita dengan 
menelusuri masing-masing dimensi ini secara lebih rinci. Tauhid merupakan konsep 
fundamental dalam Islam yang memiliki makna mendalam baik secara filosofis 
maupun saintifik. Secara filosofis, tauhid tidak hanya berbicara tentang keesaan Allah, 
tetapi juga menjadi landasan cara pandang terhadap seluruh realitas kehidupan. 

Para filsuf Muslim seperti Al-Farabi telah menjelaskan bahwa Allah adalah Wujud 
Mutlak yang menjadi sumber dari segala eksistensi. Pemikiran ini kemudian 
dikembangkan oleh Ibn Sina melalui teori emanasi yang menjelaskan bagaimana 
keberagaman alam semesta berasal dari Yang Maha Esa. Hal ini menunjukkan bahwa 

	
4  Ayi Darmana, “Internalisasi Nilai Tauhid Dalam Pembelajaran Sains” p. 87. 
5 Azhar Nurachman, “Aqidah Tauhid Sebagai Dasar Pendidikan Anak Dalam Perspektif Al- Qur’an 

Monotheistic,” jurnal Tsaqofah  (2024): p. 730–741.  
6 Nelvawita, “Nilai Tauhid Dalam Dasa Darma Pramuka Menurut Perspektif Al-Qur’an,” jurnal Cakrawala 

Ilmiah , no. 1 (2022): p. 291–298. 



Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 5(2), 2024| 528 
			

Copyright @Nur Amaliyah et al  

tauhid memiliki dimensi ontologis yang mendalam. Dalam aspek pengetahuan, Al-
Ghazali menekankan bahwa pengenalan kepada Allah (ma'rifatullah) merupakan 
puncak dari segala ilmu. Tauhid menjadi kerangka epistemologi yang menyatukan 
pengetahuan wahyu dan akal. Pemikir kontemporer seperti Syed Muhammad Naquib 
al-Attas bahkan menyerukan pentingnya mengembalikan tauhid sebagai worldview 
dalam pengembangan ilmu pengetahuan. 

Dari sudut pandang sains modern, konsep tauhid mendapat dukungan dari 
berbagai penemuan ilmiah. Teori Big Bang misalnya, menunjukkan bahwa alam 
semesta berasal dari satu titik tunggal, sejalan dengan konsep kesatuan penciptaan. 
Studi tentang DNA juga memperlihatkan adanya "bahasa" universal dalam seluruh 
makhluk hidup, yang mengindikasikan kesatuan asal-usul biologis. 

Fisika kuantum modern melalui fenomena quantum entanglement 
menunjukkan adanya keterhubungan fundamental pada tingkat subatomik. Hal ini 
selaras dengan pandangan tauhid tentang kesatuan fundamental realitas. Mehdi 
Golshani, seorang ilmuwan Muslim, telah menjelaskan bagaimana keteraturan alam 
semesta menjadi bukti keesaan Sang Pencipta. 

Pemahaman tauhid juga memiliki implikasi praktis yang luas. Dalam konteks 
sosial, tauhid menolak segala bentuk diskriminasi dan menekankan kesatuan umat 
manusia. Dalam hubungannya dengan alam, tauhid melahirkan konsep khalifah yang 
bertanggung jawab menjaga keseimbangan ekologis. Ismail Raji al-Faruqi dalam 
karyanya telah menjelaskan bahwa tauhid merupakan prinsip etika tertinggi yang 
menjadi panduan dalam pengembangan sains dan teknologi. Ini berarti kemajuan 
teknologi harus selaras dengan nilai-nilai spiritual dan tanggung jawab moral. 

Seyyed Hossein Nasr, seorang pemikir Muslim kontemporer, menekankan 
pentingnya mengembangkan "sacred science" yang mengintegrasikan dimensi spiritual 
dengan pengetahuan ilmiah. Ini menunjukkan bahwa tauhid bisa menjadi jawaban 
untuk menjembatani dikotomi antara sains dan spiritualitas. Dalam menghadapi 
tantangan dunia modern, pemahaman mendalam tentang tauhid menjadi semakin 
relevan. Tauhid tidak hanya menjadi dasar keyakinan religius, tetapi juga menawarkan 
paradigma komprehensif untuk memahami realitas dan mengembangkan solusi bagi 
berbagai permasalahan kontemporer. Konsep ini terus dikaji dan dikembangkan oleh 
para pemikir Muslim untuk merespons dinamika zaman, sambil tetap 
mempertahankan esensi fundamentalnya sebagai pengakuan atas keesaan Allah. 

Dengan demikian, tauhid tetap menjadi konsep yang dinamis dan relevan, 
mampu memberikan kerangka pemikiran dan panduan praktis dalam menghadapi 
kompleksitas kehidupan modern. Pemahaman yang mendalam tentang tauhid dapat 
membantu kita mengembangkan pendekatan yang lebih holistik dan bermakna dalam 
menjalani kehidupan, baik sebagai individu maupun sebagai bagian dari masyarakat 
global. 

 
A. Ontologi Tauhid  
 Secara etimologis, istilah ontologi berasal dari bahasa Yunani, yang terdiri dari 
dua kata: ontos yang berarti ada atau keberadaaan dan logos yang berarti studi atau 
ilmu. Sedangkan menurut istilah, ontologi adalah ilmu yang membahas tentang hakikat 



Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 5(2), 2024| 529 
			

Copyright @Nur Amaliyah et al  

yang ada, yang merupakan ultimate reality baik yang berbentuk jasmani/konkret 
maupun rohani/abstrak. Ontologi adalah cabang filsafat yang mempelajari tata dan 
struktur realitas dalam arti seluas mungkin, dengan menggunakan kategori-kategori 
seperti: ada atau menjadi, aktualisasi atau potensialisasi, nyata atau penampakan, 
esensi atau eksistensi, kesempurnaan, ruang dan waktu, perubahan dan sebagainya.7 

Ontologi tauhid berfokus pada hakikat keberadaan Tuhan dan realitas ciptaan-
Nya. Dalam konteks ini, tauhid mengisyaratkan bahwa hanya ada satu Tuhan yang 
Maha Esa, yang menciptakan dan mengatur segala sesuatu. Konsep ini menegaskan 
bahwa Tuhan tidak hanya sebagai pencipta, tetapi juga sebagai pengatur dan 
pemelihara alam semesta. Dalam filsafat Islam, terutama dalam pemikiran Al-Ghazali 
dan Ibn Sina, terdapat penekanan pada hubungan antara Tuhan dan ciptaan-Nya, di 
mana Tuhan adalah sumber segala eksistensi dan realitas.8 

Dari sudut pandang ontologis, tauhid juga mengimplikasikan bahwa segala 
sesuatu yang ada di alam semesta ini memiliki tujuan dan makna yang ditetapkan oleh 
Tuhan. Hal ini menciptakan pandangan bahwa tidak ada sesuatu pun yang terjadi 
secara kebetulan, melainkan merupakan bagian dari rencana ilahi. Dengan demikian, 
pemahaman ontologis tentang tauhid memberikan landasan bagi individu untuk 
memahami eksistensi mereka sendiri dan tempat mereka dalam kosmos yang lebih 
besar.9 

Perspektif ontologis tauhid menghadirkan kerangka berpikir yang memandang 
realitas sebagai sistem yang terkoneksi secara spiritual dan intelektual. Setiap 
fenomena dipahami memiliki signifikansi metafisik, di mana manusia ditempatkan 
sebagai bagian integral dari kosmos yang lebih besar. 

Kajian ini mencakup analisis mendalam tentang kategori-kategori eksistensi, 
meliputi: 

• Hakikat keberadaan 
• Esensi dan eksistensi 
• Dimensi ruang dan waktu 
• Dinamika perubahan 

Melalui ontologi tauhid, filsafat Islam menawarkan paradigma holistik yang 
mengatasi dikotomi antara material dan spiritual, mengajak pemikiran kritis untuk 
memahami realitas secara komprehensif dan bermakna. Signifikansi kontemporer 
ontologi tauhid terletak pada kemampuannya memberikan kerangka berpikir integratif 
yang relevan dalam menghadapi kompleksitas persoalan modern, sekaligus 
menawarkan perspektif filosofis yang memandang realitas sebagai suatu kesatuan 
makna yang dihubungkan oleh dimensi ketuhanan. Ontologi tauhid menghadirkan 
kerangka filosofis yang mendalam untuk memahami kompleksitas eksistensi, dengan 
mengeksplorasi berbagai kategori fundamental yang menjelaskan hakikat keberadaan 
dari perspektif metafisis. Hakikat Keberadaan (Being) Kategori pertama memfokuskan 

	
 7 Pama Bakri Albadri et al., “Ontologi Filsafat,” PRIMER : Jurnal Ilmiah Multidisiplin 1, no. 3 (2023): p.311–
17. 

8 Rahmatullah, “Urgensi Pendidikan Tauhid Perspektif Filsafat Al-Kindi,” journal Ajmie 3, no. 2 (2022): p. 50–
58. 

9 Kartina, “Konsep Ilmuu Dengan Paradigma Tauhid,” jurnal Al-Qalam (n.d.): p. 359–374. 



Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 5(2), 2024| 530 
			

Copyright @Nur Amaliyah et al  

pada esensi eksistensi, membedakan antara wujud absolut (Tuhan) dan wujud relatif 
(ciptaan). Dalam pemikiran filosofis Islam, setiap entitas dipandang memiliki tingkatan 
eksistensi yang unik, dengan Tuhan sebagai sumber utama segala keberadaan. Konsep 
ini menjelaskan hubungan kausalitas fundamental, di mana segala sesuatu berasal dan 
bergantung kepada Sang Pencipta. 

Aktualisasi dan Potensialisasi Proses transformasi potensi menjadi aktualitas 
menjadi fokus kajian ontologis. Setiap makhluk memiliki potensi inherent yang dapat 
dikembangkan melalui proses pertumbuhan dan transformasi. Filosof muslim 
memandang proses ini bukan sekadar mekanisme biologis, melainkan manifestasi 
kehendak ilahi dalam menciptakan dinamika eksistensi. 

Realitas dan Penampakan Analisis kategori ini mencoba menjembatani antara 
realitas substantif dan fenomenal. Terdapat pemahaman bahwa apa yang tampak 
secara inderawi hanyalah sebagian kecil dari realitas sejati. Setiap fenomena memiliki 
dimensi tersembunyi yang lebih dalam, yang hanya dapat dipahami melalui 
kontemplasi filosofis dan spiritual. Esensi dan Eksistensi Kajian filosofis ini menggali 
perbedaan subtil antara "apa" sesuatu itu dan "bahwa" sesuatu tersebut ada. Dalam 
tradisi pemikiran Islam, setiap entitas memiliki esensi unik yang ditetapkan secara ilahi, 
yang membedakannya dari entitas lain. Eksistensi dipahami bukan sekadar keberadaan 
fisik, melainkan manifestasi makna dan tujuan yang lebih mendalam.10 

Kesempurnaan Konsep kesempurnaan dianalisis melalui perspektif teologis, 
yang memahami hierarki kesempurnaan ontologis. Setiap ciptaan memiliki tingkatan 
kesempurnaan relatif yang menunjukkan manifestasi sifat-sifat ketuhanan, namun 
tidak pernah mencapai kesempurnaan absolut yang hanya dimiliki oleh Tuhan. Ruang 
dan Waktu Dimensi ruang dan waktu dikaji sebagai konstruksi ontologis yang 
kompleks. Keduanya dipahami bukan sekadar parameter fisik, melainkan medium di 
mana eksistensi bermanifestasi. Waktu dipandang memiliki sifat sirkuler dan linear 
secara simultan, mencerminkan kompleksitas rancangan ilahi.11 

Perubahan dan Dinamika Kategori terakhir mengeksplorasi mekanisme 
transformasi dalam kosmos. Perubahan dipahami bukan sebagai fenomena acak, 
melainkan bagian dari tatanan kosmis yang diatur oleh hukum-hukum ilahi. Setiap 
perubahan memiliki makna dan tujuan dalam kerangka rencana penciptaan. Implikasi 
Filosofis Keseluruhan analisis ini menghasilkan paradigma holistik yang mengatasi 
dikotomi materi-spiritual, menawarkan perspektif integratif dalam memahami realitas 
sebagai suatu kesatuan yang kompleks dan bermakna. Referensi utama yang menjadi 
landasan kajian ini meliputi karya-karya fundamental seperti Tahafut al-Falasifah (Al-
Ghazali), Al-Isharat wa al-Tanbihat (Ibn Sina), dan Al-Asfar al-Arba'ah (Mulla Sadra), yang 
telah memberikan kontribusi signifikan dalam pengembangan pemikiran ontologis 
dalam tradisi Islam12 

 
B. Epistemologi Tauhid 

	
10 Pama Bakri Albadri, “Ontologi Filsafat,” PRIMER : Jurnal Ilmiah Multidisiplin 1, no. 3 (2023): 311–317. 
11 Rahmatullah, “Urgensi Pendidikan Tauhid Perspektif Filsafat Al-Kindi, Al-hikam Journal of 

Multidisciplinary Islamic Education Volume 3, 2022, p. 50-58 
12  Kartina, “Konsep Ilmuu Dengan Paradigma Tauhid", Jurnal Al-Qalam. 



Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 5(2), 2024| 531 
			

Copyright @Nur Amaliyah et al  

 Epistemologi ialah pengetahuan tentang suatu upaya untuk menempatkan   
sesuatu   di dalam  kedudukan  setepatnya atau  upaya-upaya intelektual memutuskan 
pengetahuan yang benar dan yang  tidak benar   serta mendudukkan pengetahuan di 
dalam tempat yang benar. Epistemologi pada hakekatnya membahas tentang 
pengetahuan, yang berkaitan dengan apa itu pengetahuan dan bagaimana 
memperoleh pengetahuan tersebut. Epistemologi merupakan disiplin filsafat yang 
secara khusus hendak memperoleh pengetahuan tentang pengetahuan.13 

Epistemologi tauhid berkaitan dengan cara kita memperoleh pengetahuan dan 
memahami realitas. Dalam konteks ini, tauhid berfungsi sebagai prinsip dasar yang 
mengarahkan pencarian pengetahuan. Menurut al-Attas, pengetahuan yang benar 
harus berlandaskan pada tauhid, yang mengintegrasikan nilai-nilai spiritual dengan 
ilmu pengetahuan. Ini berarti bahwa dalam mencari pengetahuan, individu harus 
mempertimbangkan tidak hanya aspek rasional, tetapi juga dimensi spiritual yang 
menghubungkan mereka dengan Tuhan.14 

Dalam pendidikan, epistemologi tauhid mengarahkan metode pengajaran yang 
mengintegrasikan ilmu pengetahuan dengan nilai-nilai keislaman. Hal ini menciptakan 
pendekatan holistik dalam pendidikan, di mana siswa tidak hanya diajarkan untuk 
memahami konsep-konsep ilmiah, tetapi juga diajak untuk merenungkan makna dan 
tujuan dari pengetahuan tersebut dalam konteks keimanan mereka.15 Dengan 
demikian, epistemologi tauhid tidak hanya berfungsi untuk memahami dunia fisik, 
tetapi juga untuk mendekatkan individu kepada Tuhan dan memperkuat iman mereka. 

Sumber pengetahuan yang Anda sebutkan mencerminkan pendekatan holistik 
dalam memperoleh pemahaman, yang menggabungkan berbagai dimensi 
epistemologis: 

1. Wahyu (Al-Qur'an): Sumber kebenaran spiritual dan moral tertinggi dalam 
pandangan Islam, memberikan petunjuk fundamental yang bersifat transenden. 

2. Observasi Empiris: Metode ilmiah yang berbasis pada pengamatan langsung, 
eksperimen, dan pengukuran objektif untuk memahami fenomena alam dan 
sosial. 

3. Rasionalitas Filosofis: Penggunaan logika, penalaran kritis, dan analisis 
konseptual untuk mengeksplorasi makna, struktur pengetahuan, dan prinsip-
prinsip mendasar. 

4. Intuisi Spiritual: Dimensi batiniah yang melibatkan pengalaman mendalam, 
kesadaran intuitif, dan koneksi mistis dengan realitas transendental. 
Kerangka ini mengintegrasikan pendekatan wahyu, empiris, rasional, dan 

spiritual dalam proses epistemologis, mencerminkan upaya komprehensif untuk 
memahami realitas dari berbagai perspektif.16 Metodologi epistemologi tauhid 
mensyaratkan proses validasi pengetahuan yang komprehensif. Setiap informasi tidak 

	
 13 Fitriani Djollong Andi, “Epistemologi Filsafat Pendidikan Islam,” Istiqra` : Jurnal Pendidikan Dan Pemikiran 
Islam 3, no. 1 (2015): p.8–17. 

14 Irma Suryani Siregar, “Studi Komparatif Pemikiran Ismail Raji Al-Faruqi Dan Syed Muhammad Naquib Al-
Attas,” jurnal Al-Hikmah 15, no. 1 (2018). 

15 Ismail Rijal, “Epistemologi Tauhid Ismail r. Al-Faruqi,” jurnal Miqot 18 (2014): p. 21–44. 
16 Andri Sutrisno, “Islamisasi Ilmu Pengetahuan Perspektif M. Naquib Al-Attas,” Ar-Risalah: Media Keislaman, 

Pendidikan dan Hukum Islam 19, no. 1 (2021):. 



Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 5(2), 2024| 532 
			

Copyright @Nur Amaliyah et al  

hanya dinilai dari aspek rasional, melainkan juga dipertimbangkan melalui lens 
spiritual, dengan memastikan konsistensi terhadap prinsip-prinsip tauhid. 

Dalam konteks pendidikan, epistemologi tauhid mentransformasikan paradigma 
pembelajaran. Kurikulum tidak sekadar transfer informasi, melainkan upaya 
membentuk kesadaran spiritual-intelektual. Para peserta didik diajak untuk tidak 
sekadar memahami konsep, tetapi merenungkan makna dan tujuan pengetahuan 
dalam kerangka keimanan. Implikasi filosofis dari pendekatan ini sangat signifikan. Ia 
menawarkan alternatif terhadap dikotomi antara sains dan spiritualitas, menghadirkan 
model integratif yang memandang pengetahuan sebagai wahana untuk mengenal dan 
mendekatkan diri kepada Tuhan. 

Tantangan utama epistemologi tauhid terletak pada kompleksitas integrasi 
antara tradisi keilmuan dan spiritualitas, serta kebutuhan interpretasi yang kontekstual 
dan dinamis. Dengan demikian, epistemologi tauhid bukan sekadar pendekatan 
filosofis, melainkan paradigma komprehensif yang menghadirkan cara pandang 
holistik dalam memahami pengetahuan, di mana rasionalitas dan spiritualitas berjalan 
secara harmonis.17 

 
C. Aksiologi Tauhid 
 Aksiologi merupakan salah satu bagian dari kajian filsafat ilmu yang membahas 
tentang kegunaan atau manfaat dari ilmu pengetahuan. Kajian terhadap ilmu 
pengetahuan telah menjadi bagian terpenting dari kehidupan sosial manusia. Maju 
mundurnya suatu bangsa atau masyarakat tertentu sangat dipengaruhi oleh sejauh 
mana bangsa atau masyarakat itu menguasi ilmu pengetahuan. Aksiologi merupakan 
bagian dari filsafat ilmu yang menekankan pembahasannya di sekitar nilai guna atau 
manfaat suatu ilmu pengetahuan. Di antara kegunaan ilmu pengetahuan adalah 
memberikan kemaslahatan dan berbagai kemudahan bagi kelangsungan hidup 
manusia itu sendiri. Aspek ini menjadi sangat penting dalam proses pengembangan 
ilmu pengetahuan, sebab suatu cabang ilmu yang tidak memiliki nilai aksiologis, maka 
cenderung mendatangkan kemudharatan bagi kelangsungan hidup manusia. Bahkan 
tidak menutup kemungkinan ilmu yang bersangkutan menjadi ancaman yang sangat 
berbahaya, baik bagi keberlangsungan kehidupan sosial maupun keseimbangan 
alam.18 
 Aksiologi dalam tauhid merupakan kajian yang mendalam mengenai nilai-nilai 
yang terkandung dalam konsep tauhid dan bagaimana nilai-nilai tersebut dapat 
diintegrasikan dalam berbagai aspek kehidupan, termasuk pendidikan, sains, dan etika. 
Dalam konteks ini, aksiologi berfungsi sebagai landasan untuk menilai dan 
mengarahkan tindakan manusia berdasarkan prinsip-prinsip tauhid, yang menekankan 
pada keesaan Tuhan dan nilai-nilai moral yang dihasilkan dari pemahaman tersebut.19 
 Pertama, dalam pendidikan, aksiologi tauhid berperan penting dalam 

	
17 Rijal, “Epistemologi Tauhid Ismail r. Al-Faruqi, MIQOT Vol. XXXVIII No. 1 Januari-Juni 2014” 

 18 Juhari, “Aksiologi Ilmu Pengetahuan (Telaah Tentang Manfaat Ilmu Pengetahuan Dalam Konteks Ilmu 
Dakwah),” Al-Idarah: Jurnal Manajemen Dan Administrasi Islam 3, no. 1 (2019): p.95–108. 
 19 Muhmmad Tarmizi Tahir, “Integrasi Agama Dalam Pembelajaran Sains Di Madrasah,” Jurnal Al 
Muta’aliyah: Pendidikan Guru Madrasah Ibtidaiyah 1, no. 01 (2021).p.20 



Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 5(2), 2024| 533 
			

Copyright @Nur Amaliyah et al  

membentuk karakter dan moralitas peserta didik. Pendidikan tauhid tidak hanya 
berfokus pada pengajaran ilmu pengetahuan, tetapi juga pada internalisasi nilai-nilai 
keislaman yang mendalam. Sebagai contoh, penelitian menunjukkan bahwa 
pendidikan tauhid dapat meningkatkan kualitas pembelajaran sains dengan 
mengintegrasikan nilai-nilai tauhid ke dalam kurikulum, sehingga siswa tidak hanya 
belajar fakta ilmiah tetapi juga memahami keterkaitan antara ilmu pengetahuan dan 
keimanan.20  
 Pendidikan tauhid yang bersifat filosofis tersebut, dapat dilacak pada pendapat 
Al-Kindi berikut ini: "Jika seseorang tidak memiliki ilmu pasti (ilm al-kammiyah) dan ilmu 
penalaran (ilm al-kaifiyah), maka dia tidak akan mendapatkan ilmu filosofis, yaitu 
pengetahuan insani (al-ulum al-insaniyah) yang diperoleh lewat riset, upaya dan ketekunan; 
sebuah pengetahuan yang berada di bawah ilmu Ilahiyah (al-ilm al-ilahi) yang diperoleh 
tanpa riset, upaya, ketekunan dan waktu, seperti pengetahuan para rasul yang diberikan 
secara langsung oleh Allah”. Secara aksiologis, Al-Kindi menjelaskan bahwa beberapa hal 
yang terkait metafisik, merupakan hal yang bersifat Ilahiyat. Cara pandang Al-Kindi 
tentang keberadaan Tuhan, berdasarkan teori analogi antara makrokosmos (semesta) 
dan mikrokosmos (manusia). Wujud Tuhan dalam perspektif Al-Kindi seperti kondisi 
jiwa manusia dengan gerakannya. Setiap gerakan yang dilakukan dan/atau keluar dari 
diri manusia itu dikarenakan adanya penggerak, yaitu jiwa. 21 
 Selanjutnya, dalam konteks sains, aksiologi tauhid memberikan kerangka untuk 
memahami ilmu pengetahuan sebagai sesuatu yang tidak terpisah dari nilai-nilai 
spiritual. Penelitian menunjukkan bahwa ilmu pengetahuan dalam Islam tidak bersifat 
nilai bebas (value-free), melainkan terikat pada nilai-nilai yang diyakini kebenarannya, 
di mana tauhid menjadi kunci utama dalam memahami tujuan dan makna ilmu.22 
Dengan demikian, integrasi antara ilmu pengetahuan dan nilai-nilai tauhid dapat 
memperkuat pemahaman siswa tentang sains sebagai bagian dari ciptaan Tuhan, yang 
pada gilirannya mendorong mereka untuk menggunakan ilmu pengetahuan dengan 
cara yang etis dan bertanggung jawab. 
 Selain itu, aksiologi tauhid juga berimplikasi pada etika dalam berbagai aspek 
kehidupan, termasuk bisnis dan sosial. Dalam konteks bisnis, nilai-nilai tauhid menjadi 
dasar bagi etika bisnis Islam, yang mengatur perilaku dan interaksi sosial dalam dunia 
usaha. Penelitian menunjukkan bahwa penerapan nilai tauhid dalam bisnis tidak hanya 
mengatur aspek akidah, tetapi juga mencakup etika dalam bertransaksi dan 
berinteraksi dengan sesama.23 Hal ini menunjukkan bahwa tauhid tidak hanya 
berfungsi sebagai landasan spiritual, tetapi juga sebagai panduan praktis dalam 
menjalani kehidupan sehari-hari.  
 Akhirnya, aksiologi tauhid juga berperan dalam membentuk pandangan hidup 

	
 20 Darmana, “Internalisasi Nilai Tauhid Dalam Pembelajaran Sains.”, p.12 
 21 Rahmatullah dan Moh. Zaini Miftah, “Urgensi Pendidikan Tauhid Perspektif Filfasat Al-Kindi” 3, no. 2 
(2022). p.50–58. 
 22 Irma Suryani Siregar and Lina Mayasari Siregar, “Studi Komparatif Pemikiran Ismail Raji Al-Faruqi Dan 
Syed Muhammad Naquib Al-Attas,” Al-Hikmah: Jurnal Agama Dan Ilmu Pengetahuan 15, no. 1 (2018):  p. 85–98. 
 23 Puspa Utami, Fitria, and Hakim Raafly, “Implementasi Aksioma Etika Bisnis Islam (Studi Kasus Pt . 
Arminareka Perdana Cabang Yogyakarta)" Jurnal La Riba Jurnal Perbankan Syari ’ Ah Program Studi Perbankan Syari 
’ Ah 4, no. 02 (2023): p.1–15. 



Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 5(2), 2024| 534 
			

Copyright @Nur Amaliyah et al  

yang holistik, di mana setiap aspek kehidupan saling terkait dan tidak dapat dipisahkan. 
Dengan memahami tauhid sebagai prinsip yang mengikat semua aspek kehidupan, 
individu dapat mengembangkan sikap yang lebih bertanggung jawab dan beretika 
dalam setiap tindakan mereka, baik dalam konteks pribadi maupun sosial.24 Oleh 
karena itu, integrasi nilai-nilai tauhid dalam pendidikan, sains, dan etika sangat penting 
untuk membangun masyarakat yang beradab dan berkepribadian. 
 
Kesimpulan  

Tauhid merupakan konsep fundamental dalam Islam yang memiliki makna 
mendalam, tidak hanya sebagai pengakuan akan keesaan Allah, tetapi juga sebagai 
landasan komprehensif dalam memahami seluruh realitas kehidupan. Dalam dimensi 
ontologis, tauhid menegaskan Allah sebagai Wujud Mutlak dan sumber dari segala 
eksistensi, dimana segala sesuatu di alam semesta memiliki tujuan dan makna yang 
telah ditetapkan, bukan terjadi secara kebetulan melainkan sebagai bagian dari 
rencana ilahi. 

Dari sisi epistemologi, tauhid berperan sebagai jembatan yang menyatukan 
antara pengetahuan wahyu dan akal, mengintegrasikan nilai-nilai spiritual dengan ilmu 
pengetahuan. Kerangka pemikiran ini menjadi dasar dalam pengembangan pendidikan 
yang holistik, dimana pembelajaran tidak hanya fokus pada aspek ilmiah tetapi juga 
mempertimbangkan dimensi spiritual. Sementara dalam dimensi aksiologis, tauhid 
memberikan sistem nilai dan etika yang membentuk karakter serta moralitas individu, 
mengatur hubungan manusia dengan Tuhan, sesama manusia, dan lingkungan 
sekitar.Menariknya, konsep tauhid mendapat dukungan dari berbagai penemuan sains 
modern, seperti teori Big Bang yang menunjukkan kesatuan penciptaan, penemuan 
DNA sebagai bahasa universal kehidupan, dan fenomena quantum entanglement yang 
memperlihatkan keterhubungan fundamental pada tingkat subatomik. Hal ini 
menunjukkan bahwa tauhid mampu menjembatani dikotomi antara sains dan 
spiritualitas. 

Dalam konteks praktis, pemahaman tauhid melahirkan prinsip-prinsip penting 
seperti penolakan terhadap diskriminasi, penekanan pada kesatuan umat manusia, 
dan konsep khalifah yang bertanggung jawab terhadap kelestarian lingkungan. Tauhid 
juga menjadi panduan dalam pengembangan sains dan teknologi yang tetap 
memperhatikan nilai-nilai etika dan moral. Di era modern ini, tauhid tetap 
mempertahankan relevansinya sebagai konsep yang dinamis, mampu memberikan 
solusi untuk berbagai permasalahan kontemporer. Sebagai sebuah paradigma 
komprehensif, tauhid menyediakan kerangka pemikiran yang holistik dalam 
menghadapi kompleksitas kehidupan modern, sambil tetap mempertahankan esensi 
fundamentalnya sebagai pengakuan atas keesaan Allah. Dengan demikian, 
pemahaman mendalam tentang tauhid dapat membantu manusia mengembangkan 
pendekatan yang lebih bermakna dalam menjalani kehidupan, baik sebagai individu 
maupun sebagai bagian dari masyarakat global. 

	
 24 Muhammad Adress and Prawira Negara, “Reformulasi Konsep Tauhid : Studi Analisis Pemikiran Hassan 
Hanafi” 23, no. 2 (2022): p.133–51. 



Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, 5(2), 2024| 535 
			

Copyright @Nur Amaliyah et al  

 
Daftar Pustaka  
Adress, Muhammad, and Prawira Negara. “Reformulasi Konsep Tauhid : Studi Analisis 

Pemikiran Hassan Hanafi” 23, no. 2 (2022): 133–151. 
Albadri, Pama Bakri, Riski Ramadani, Reni Amanda, Nurisa Nurisa, Rida Safika, and 

Sahrul Sorialom Harahap. “Ontologi Filsafat.” PRIMER : Jurnal Ilmiah Multidisiplin 1, 
no. 3 (2023): 311–317. 

———. “Ontologi Filsafat.” PRIMER : Jurnal Ilmiah Multidisiplin 1, no. 3 (2023): 311–317. 
Andi, Fitriani Djollong. “Epistemologi Filsafat Pendidikan Islam.” Istiqra` : Jurnal 

Pendidikan dan Pemikiran Islam 3, no. 1 (2015): 8–17. 
Ayu, Citra, Wulan Sari, Nabila Hafsyah, Kalisa Fazela, and Putri Nayla. “Pemahaman 

Pentingnya Tauhid Dalam Kehidupan Umat Islam.” jurnal penelitian Multidisiplin 
(2024): 293–305. 

Darmana, Ayi. “INTERNALISASI NILAI TAUHID DALAM PEMBELAJARAN SAINS” XVII, no. 1 
(n.d.): 66–84. 

Juhari. “Aksiologi Ilmu Pengetahuan (Telaah Tentang Manfaat Ilmu Pengetahuan Dalam 
Konteks Ilmu Dakwah).” Al-Idarah: Jurnal Manajemen Dan Administrasi Islam 3, no. 1 
(2019): 95–108. 

Kartina. “Konsep Ilmuu Dengan Paradigma Tauhid.” jurnal Al-Qalam (n.d.): 359–374. 
Nelvawita. “NILAI TAUHID DALAM DASA DARMA PRAMUKA MENURUT PERSPEKTIF AL-

QUR’AN.” jurnal Cakrawala Ilmiah 2, no. 1 (2022): 291–298. 
Nurachman, Azhar. “AQIDAH TAUHID SEBAGAI DASAR PENDIDIKAN ANAK DALAM 

PERSPEKTIF AL QUR’AN Monotheistic.” jurnal Tsaqofah 4 (2024): 730–741. 
Rahmatullah. “Urgensi Pendidikan Tauhid Perspektif Filsafat Al-Kindi.” journal Ajmie 3, 

no. 2 (2022): 50–58. 
Rijal, Ismail. “Epistemologi Tauhid Ismail r. Al-Faruqi.” jurnal Miqot 18 (2014): 21–44. 
Siregar, Irma Suryani, and Lina Mayasari Siregar. “Studi Komparatif Pemikiran Ismail 

Raji Al-Faruqi Dan Syed Muhammad Naquib Al-Attas.” Al-Hikmah: Jurnal Agama dan 
Ilmu Pengetahuan 15, no. 1 (2018): 85–98. 

Sutrisno, Andri. “Islamisasi Ilmu Pengetahuan Perspektif M. Naquib Al-Attas.” Ar-Risalah: 
Media Keislaman, Pendidikan dan Hukum Islam 19, no. 1 (2021): 001. 

Tahir, Muhmmad Tarmizi. “Integrasi Agama Dalam Pembelajaran Sains Di Madrasah.” 
Jurnal al Muta’aliyah: Pendidikan Guru Madrasah Ibtidaiyah 1, no. 01 (2021). 

Umar, Indosatalia. “Pemikiran Al-Kindi: Dalam Sebuah Kajian Filsafat.” jurnal Innovative 
2 (2022): 760–764. 

Utami, Puspa, Fitria, and Hakim Raafly. “IMPLEMENTASI AKSIOMA ETIKA BISNIS ISLAM ( 
STUDI KASUS PT . ARMINAREKA PERDANA CABANG YOGYAKARTA ) Jurnal La Riba 
Jurnal Perbankan Syari ’ Ah Program Studi Perbankan Syari ’ Ah.” Jurnal La Riba 
Jurnal Perbankan Syari ’ ah Program Studi Perbankan Syari ’ ah 4, no. 02 (2023): 1–15. 

  
 


